

شہادت و ولایت علی علیہ الشَّرْف  
مولانا نازیر شاہ م. ر. لاہور

ادارہ پیام حق، امام بارگاہ باب العلم، نشاط کالونی لاہور کنیٹ

# شہادتِ ولایتِ علی

## بیاناتِ کلمہ

عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ

## تالیف

# مولانا ناصر حسین قمر لاہور

تائش

داره پیام حق، امام بارگاه باب العلم، نشاط کالوفی، لاہور کنیت

## جملہ حقوق بحق مصنف محفوظ

## الفہرست

| صفحہ | عنوان               | نمبر شمار |
|------|---------------------|-----------|
| ۲    | بارگاہ ولایت میں    | ۱         |
| ۱۳   | ماخذ                | ۲         |
| ۲۰   | سبب تالیف           | ۳         |
| ۲۶   | ولایت کا لغوی معنی  | ۴         |
| ۳۰   | ولی معنی دوست       | ۵         |
| ۳۱   | ولی معنی ناصر       | ۶         |
| ۳۱   | ولی معنی دارث       | ۷         |
| ۳۲   | ولی معنی سرپرست     | ۸         |
| ۳۲   | ولی معنی متصرف      | ۹         |
| ۳۲   | حضرت علم کا حق تصرف | ۱۰        |
| ۳۰   | درجات ولایت         | ۱۱        |
| ۳۰   | ولایت تجویہ         | ۱۲        |
| ۳۲   | ولایت تصرف کی تعریف | ۱۳        |

نام کتاب — شہادت ولایت علیہ  
 مصنف — مولانا ناند گیسین قمر  
 ناشر — ذوالفقار علی شیخ  
 مطبع —  
 باراول — ۱۹۹۳  
 قیمت — Rs 100

## ملنے کا پتہ

- ① — افتخار بک پور، میں بازار، کرشن نگر، لاہور
- ② — مولانا ناند گیسین قمر مصنف، پوسٹ بکس نمبر ۹۱۲۸ لاہور
- ③ — حق برادر، انارکلی لاہور
- ④ — کتاب نگر حسن آرکید، ملائن صدر

کتابت — ملام ہیں حضرت کیمی نواز، گوجرانوالہ

| صفحہ | عنوان                                             | نمبر شمار |
|------|---------------------------------------------------|-----------|
| ۸۵   | بعثتِ انبیاء و ولایتِ علیؐ پر                     | ۱۹        |
| ۸۶   | مجموع کی وجہ تسمیہ                                | ۲۰        |
| ۸۸   | اوپر ابعادی سے مراد                               | ۲۱        |
| ۸۹   | ایمان و عمل بغیر ولایتِ علیؐ نامقبول              | ۲۲        |
| ۹۲   | الست بربکم اور ولایتِ علیؐ                        | ۲۳        |
| ۹۳   | الحسنہ سے مراد ولایتِ علیؐ                        | ۲۴        |
| ۹۵   | میثاقِ انبیاء اور ولایتِ علیؐ                     | ۲۵        |
| ۹۹   | وَاعْتَصِمُوا بِجَلَّ اللَّهِ سے مراد ولایتِ علیؐ | ۲۶        |
| ۹۶   | نباء عظیم سے مراد ولایتِ علیؐ                     | ۲۷        |
| ۹۹   | نہر سے مراد ولایتِ علیؐ                           | ۲۸        |
| ۱۰۰  | استقامت سے مراد ولایتِ علیؐ                       | ۲۹        |
| ۱۰۱  | انہم مسئللوں سے مراد ولایتِ علیؐ                  | ۳۰        |
| ۱۰۲  | تمکن سے مراد ولایتِ علیؐ                          | ۳۱        |
| ۱۰۳  | فطریں النّاس سے مراد ولایتِ علیؐ                  | ۳۲        |
| ۱۰۴  | ہدایت سے مراد ولایتِ علیؐ                         | ۳۳        |
| ۱۰۵  | واسیل سے مراد ولایتِ علیؐ                         | ۳۴        |
| ۱۰۹  | عوقد سے مراد ولایتِ علیؐ                          | ۳۵        |
| ۱۱۴  | ”تنزیل“ سے مراد ولایتِ علیؐ                       | ۳۶        |

| صفحہ | عنوان                                      | نمبر شمار |
|------|--------------------------------------------|-----------|
| ۹۶   | حضرت عیسیؑ کا تصرف — اور مردہ کو زندہ کرنا | ۱۳        |
| ۹۹   | معنی اذن                                   | ۱۵        |
| ۵۲   | ولایتِ انبیاء اور ولایتِ علیؐ              | ۱۶        |
| ۵۶   | <b>تصرف ولی کی مشائیں</b>                  |           |
| ۵۸   | (۱) ہوا پر تصرف                            |           |
| ۶۰   | (۲) سوت و جیات پر تصرف                     |           |
| ۶۵   | (۳) تبدیلی ای انواع پر تصرف                |           |
| ۶۶   | (۴) تصویر کو شیر بانا                      |           |
| ۶۹   | (۵) ارضی و ستوں پر تصرف                    |           |
| ۷۲   | (۶) ارض و سماء پر تصرف                     |           |
| ۶۶   | (۷) بادلوں پر تصرف                         |           |
| “    | (۸) سیار گان پر تصرف                       |           |
| “    | (۹) ملائکہ پر تصرف                         |           |
| ۸۲   | <b>قرآن اور ولایتِ علیؐ</b>                |           |
| ۸۳   | تکمیل دین اور ولایتِ علیؐ                  | ۱۴        |
| ۸۵   | صحابت میں ولایتِ علیؐ                      | ۱۵        |

| صفحہ | عنوان                                              | نمبر شمار |
|------|----------------------------------------------------|-----------|
| ۸۵   | بعثتِ انبیاء و لایتِ علیؐ پر                       | ۱۹        |
| ۸۶   | مجموع کی وجہ تسمیہ                                 | ۲۰        |
| ۸۸   | اوپر ابعہدی سے مراد                                | ۲۱        |
| ۸۸   | ایمان و عمل بغیر و لایتِ علیؐ نامقبول              | ۲۲        |
| ۹۲   | الست بربکم اور و لایتِ علیؐ                        | ۲۳        |
| ۹۲   | الحسنہ سے مراد و لایتِ علیؐ                        | ۲۴        |
| ۹۵   | میثاقِ انبیاء اور و لایتِ علیؐ                     | ۲۵        |
| ۹۹   | وَاعْتَصِمُوا بِجَلَّ اللَّهِ سے مراد و لایتِ علیؐ | ۲۶        |
| ۹۰   | منبارِ عظیم سے مراد و لایتِ علیؐ                   | ۲۷        |
| ۹۹   | نہر سے مراد و لایتِ علیؐ                           | ۲۸        |
| ۱۰۰  | استقامت سے مراد و لایتِ علیؐ                       | ۲۹        |
| ۱۰۱  | انہم مسئللوں سے مراد و لایتِ علیؐ                  | ۳۰        |
| ۱۰۲  | تمسک سے مراد و لایتِ علیؐ                          | ۳۱        |
| ۱۰۳  | فطرسِ النّاس سے مراد و لایتِ علیؐ                  | ۳۲        |
| ۱۰۴  | ہدایت سے مراد و لایتِ علیؐ                         | ۳۳        |
| ۱۰۵  | واسیل سے مراد و لایتِ علیؐ                         | ۳۴        |
| ۱۰۹  | عہد سے مراد و لایتِ علیؐ                           | ۳۵        |
| ۱۱۲  | ”نزل“ سے مراد و لایتِ علیؐ                         | ۳۶        |

| صفحہ | عنوان                                      | نمبر شمار |
|------|--------------------------------------------|-----------|
| ۲۶   | حضرت عیسیؑ کا تصرف — اور مردہ کو زندہ کرنا | ۱۳        |
| ۲۹   | معنیِ اذن                                  | ۱۵        |
| ۵۲   | دلایتِ انبیاء اور و لایتِ علیؐ             | ۱۶        |
| ۵۶   | <b>تصرف ولی کی مشائیں</b>                  |           |
| ۵۸   | (۱) ہوا پر تصرف                            |           |
| ۶۰   | (۲) سوت و جیات پر تصرف                     |           |
| ۶۵   | (۳) تبدیلیٰ انواع پر تصرف                  |           |
| ۶۶   | (۴) تصور کو شیر بانا                       |           |
| ۶۹   | (۵) ارضی و سحتوں پر تصرف                   |           |
| ۷۲   | (۶) ارض و سماء پر تصرف                     |           |
| ۷۴   | (۷) بادلوں پر تصرف                         |           |
| ۷۷   | (۸) سیار گاں پر تصرف                       |           |
| ۷۷   | (۹) ملائکہ پر تصرف                         |           |
| ۸۲   | <b>قرآن اور و لایتِ علیؐ</b>               |           |
| ۸۳   | تکمیلِ دین اور و لایتِ علیؐ                | ۱۶        |
| ۸۵   | صحابَّ میں و لایتِ علیؐ                    | ۱۷        |

| صفحہ | عنوان                                       | نمبر شمار |
|------|---------------------------------------------|-----------|
| ۱۲۶  | وہ کلمہ جو محمود فرشتہ کے شانوں پر منقوش ہے | ۵۱        |
| ۱۲۸  | وہ کلمہ جو جبراہیل کے پرلوں پر رقم ہے       | ۵۲        |
| ۱۲۸  | وہ کلمہ جو باب جنت پر نقش ہے۔               | ۵۲        |
| ۱۲۹  | وہ کلمہ جو دیگر ابواب جنت پر کھاگیا ہے۔     | ۵۲        |
| ۱۳۰  | وہ کلمہ جو عالم ذریں پڑھا گیا               | ۵۵        |
| ۱۳۱  | وہ کلمہ جو انگشتی آدم پر نقش تھا۔           | ۵۶        |
| ۱۳۱  | وہ کلمہ جو رسم بن لوح نے پڑھا               | ۵۶        |
| ۱۳۲  | وہ کلمہ جو صاحف انبیاء میں موجود ہے         | ۵۸        |
| ۱۳۲  | وہ کلمہ جو خود انبیاء نے پڑھا۔              | ۵۹        |
| ۱۳۲  | وہ کلمہ جو انگشتی حضرت سیمان پر منقوش تھا   | ۶۰        |
| ۱۳۵  | وہ کلمہ جو دو پیغمبریں پڑھا گیا             | ۶۱        |
| ۱۳۹  | وہ کلمہ جو حضور کی انگشتی پر نقش تھا        | ۶۲        |
| ۱۴۰  | وہ کلمہ جو حضور کے سامنے پڑھا گیا           | ۶۳        |
| ۱۴۲  | وہ کلمہ جو حضرت علیؑ نے پڑھا۔               | ۶۴        |
| ۱۴۲  | وہ کلمہ جو سیدۃ النساء العالمین نے پڑھا۔    | ۶۵        |
| ۱۴۳  | وہ کلمہ جو امام رضاؑ کے سامنے پڑھا گیا۔     | ۶۶        |
| ۱۴۵  | وہ کلمہ جو امام زمانؑ نے پڑھا۔              | ۶۶        |
| ۱۴۶  | وہ کلمہ جو نصرانی نے پڑھا۔                  | ۶۸        |

| صفحہ | عنوان                                     | نمبر شمار |
|------|-------------------------------------------|-----------|
| ۱۱۲  | یوфон بالندر سے مراد ولایت علیؑ           | ۳۶        |
| ۱۱۳  | سلم کافہ سے مراد ولایت علیؑ               | ۳۸        |
| ۱۱۴  | تذکرہ سے مراد ولایت علیؑ                  | ۳۹        |
| ۱۱۵  | <b>اہمیت ولایت علیؑ</b>                   |           |
| ۱۱۶  | حضرت یوسف اور ولایت علیؑ                  | ۴۰        |
| ۱۱۷  | ایمان بغیر ولایت علیؑ کچھ نہیں            | ۴۱        |
| ۱۱۸  | ولایت علیؑ ولایت خدا ہے                   | ۴۲        |
| ۱۱۹  | کوئی عمل بغیر ولایت علیؑ قبول نہیں        | ۴۳        |
| ۱۲۰  | حضرت مامور ہیں تسلیغ ولایت علیؑ پر        | ۴۴        |
| ۱۲۰  | توحید بغیر ولایت علیؑ نامقبول             | ۴۵        |
| ۱۲۲  | <b>کلمہ ولایت علیؑ کی ہمہ گیری</b>        |           |
| ۱۲۳  | وہ کلمہ جو لوح حفظ پر کھا گیا             | ۴۶        |
| ۱۲۳  | وہ کلمہ جو عرش پر مرفوم ہے                | ۴۶        |
| ۲۲   | وہ کلمہ جو ملائکہ کو تعلیم کیا گیا        | ۴۶        |
| ۱۲۵  | وہ کلمہ جو بوقت تعلیق عرش فرشتوں نے پڑھا۔ | ۴۹        |
| ۱۲۶  | وہ کلمہ جو بوقت تعلیق ارض و سار پڑھا گیا۔ | ۵۰        |

# الفہرست

## باب

### اہل سنت

#### اور

### ولایتِ علیؐ

| صفحہ | عنوان                      | بزبشار |
|------|----------------------------|--------|
| ۱۹۱  | قرآن اور ولایتِ علیؐ       | ۱      |
| ۲۰۰  | ولایتِ مطلقہ اور حضرت علیؐ | ۲      |
| ۲۰۴  | اعتراضات اور ان کے جوابات  | ۳      |
| ۲۰۶  | (۱) پہلی مثال              |        |
| ۲۰۶  | (۲) دوسری مثال             |        |
| ۲۰۸  | (۳) تیسرا مثال             |        |
| ۲۰۸  | (۴) چوتھی مثال             |        |
| ۲۰۹  | (۵) پانچویں مثال           |        |
| ۲۱۰  | (۶) چھٹی مثال              |        |
| ۲۱۱  | (۷) ساتویں مثال            |        |

| عنوان                               | بزبشار | صفحہ |
|-------------------------------------|--------|------|
| وہ کلمہ جو راہب نے پڑھا             | ۶۹     | ۱۳۶  |
| وہ کلمہ جو حشر میں پڑھا جائے گا     | ۷۰     | ۱۳۸  |
| وہ کلمہ جو دنیا کی ہر شے پر لکھا ہے | ۷۱     | ۱۳۹  |
| کلمہ کا معنی                        | ۷۲     | ۱۴۰  |
| ”الکلم الطیب“ سے مراد               | ۷۳     | ۱۴۲  |
| <b>اذاں واقامتیں شہادت ولایت</b>    |        | ۱۵۳  |
| شہادت ولایت اور مجتہدین کا موقف     | ۷۴     | ۱۵۴  |
| امیر المؤمنینؑ خود اذاں ہیں۔        | ۷۵     | ۱۶۳  |
| <b>تشہد میں شہادت ولایت</b>         |        | ۱۶۵  |
| نماز کیا ہے                         | ۷۶     | ۱۶۶  |
| دو قسم کے نمازی                     | ۷۷     | ۱۶۸  |
| ایک اور آیت سے استدلال              | ۷۸     | ۱۶۹  |
| حقیقت واضح ہو گی ہے۔                | ۷۹     | ۱۷۰  |
| حضرت علیؐ ذکر استدال ہیں۔           | ۸۰     | ۱۷۱  |
| ”الصلوٰۃ“ خود حضرت علیؐ ہیں۔        | ۸۱     |      |

| صفحہ | عنوان                                 | نمبر شمار |
|------|---------------------------------------|-----------|
| ۲۳۵  | دہ کلمہ جو زمانہ رسول میں رائج تھا    | ۱۶        |
| ۲۳۶  | دہ کلمہ حضرت مسلم بن عقیل نے پڑھا۔    | ۱۸        |
| ۲۳۷  | دلایت علی اور ابن عباس                | ۱۹        |
| ۲۳۸  | دہ کلمہ جو راہب نے پڑھا               | ۲۰        |
| ۲۳۹  | دہ کلمہ جس سے تمام گناہ معاف ہوتے ہیں | ۲۱        |
| ۲۴۰  | محشرتیں دلایت علی کا سوال             | ۲۲        |
| ۲۴۱  | دلایت علی اور پل صراط                 | ۲۳        |
| ۲۴۲  | دہ کلمہ جو لوائے حمد پر کھا ہو گا     | ۲۴        |
| ۲۴۳  | دہ کلمہ جو بالا ب جنت پر مرقوم ہے     | ۲۵        |

| عنوان                                  | نمبر شمار |
|----------------------------------------|-----------|
| (viii) آٹھویں مثال                     | ۴۱۱       |
| (ix) نویں مثال                         | ۴۱۲       |
| (x) دسویں مثال                         | ۴۱۳       |
| دلایت مطلقہ کا ایک اور ثبوت            | ۴         |
| حضور افضل العالمین ہیں                 | ۵         |
| تصرف دلی کا ناطق ثبوت                  | ۶         |
| ملائکہ نے عبادت انہی سے سیکھی          | ۷         |
| تصرف دلی کا قرآنی ثبوت                 | ۸         |
| <b>کلمہ دلایت علی</b>                  | ۹         |
| بعثت انبیاء، دلایت علی پر              | ۹         |
| ہدایت سے مراد دلایت علی                | ۱۰        |
| عرش پر مختار کلمہ                      | ۱۱        |
| باب جنت پر مرقوم کلمہ                  | ۱۲        |
| جبرائیل کے پر پر رقم کلمہ              | ۱۳        |
| صرحتیں فرشتہ کے پر اول پر کھا گیا کلمہ | ۱۴        |
| دہ کلمہ جو حضرت موسیٰ نے بدست خود کھا  | ۱۵        |
| دہ کلمہ جس پر حضور نے صحابہ سے بیت لی۔ | ۱۶        |

| نام مصنف                                | نام کتاب           | نمبر |
|-----------------------------------------|--------------------|------|
| علامہ احمد بن محمد مقدس اردوی           | حلیۃ الشیعہ        | ۱۳   |
| حضرت علامہ شیخ صدوق                     | امال صدوق          | ۱۴   |
| علامہ محمد بن محمد المعروف باشیخ مفید   | امال مفید          | ۱۵   |
| علامہ استید ہاشم الہجرانی               | مذہبۃ المعاجز      | ۱۶   |
| علامہ شیخ حسن بن سلیمان حلی             | مختصر البصائر      | ۱۷   |
| علامہ شیخ مفید                          | الاختصاص           | ۱۸   |
| علامہ استید عبداللہ شبرہ                | حق الیقین          | ۱۹   |
| علامہ ابی محمد حسن بن محمد دلیمی        | ارشاد القلوب       | ۲۰   |
| علامہ شیخ مفید                          | الارشاد            | ۲۱   |
| علامہ استید اسماعیل طبری نوری           | کفایت المودین      | ۲۲   |
| علامہ مرتضی حسین نوری                   | نفس الرحمن         | ۲۳   |
| علامہ حسن بن یوسف الحلی                 | کشف الیقین         | ۲۴   |
| علامہ رضی الدین احمد المستبسط           | القطرہ             | ۲۵   |
| علامہ علی بن موسیٰ                      | الیقین             | ۲۶   |
| علامہ رجب البری ابی القاسم              | مشارق انوار الیقین | ۲۷   |
| علامہ شیخ محمد بن الفتال نیشا پوری      | روضۃ الوعظین       | ۲۸   |
| علامہ شیخ عباس قمی                      | منتهی الاعمال      | ۲۹   |
| ابی حیفہ بن محمد بن جریر بن رستم الطبری | دلائل الامامة      | ۳۰   |

ماخذ

شیعہ ماخذ

| نام مصنف                                   | نام کتاب           | نمبر شمار |
|--------------------------------------------|--------------------|-----------|
| امام رابع حضرت علی بن الحسین علیہما السلام | صحیفۃ کاملہ        | ۱         |
| علامہ فرات بن ابراہیم                      | تفہیم فرات         | ۲         |
| علامہ ابو نصر محمد بن مسعود العیاشی        | تفہیم العیاشی      | ۳         |
| علامہ استید ہاشم الہجرانی                  | تفہیم البریان      | ۴         |
| علامہ محسن الفیض الکاشانی                  | تفہیم الصانی       | ۵         |
| علامہ ابی الحسن الشریف                     | تفہیم مرأۃ الانوار | ۶         |
| علامہ ابو القاسم الحائری                   | تفہیم لوعۃ التنزیل | ۷         |
| علامہ محمد بن یعقوب الکینی                 | اصول کافی          | ۸         |
| علامہ ابو جعفر محمد بن الحسن الصفار        | بصائر الدرجات      | ۹         |
| علامہ محمد باقر الجلیسی                    | بحار الانوار       | ۱۰        |
| ابی منصور احمد بن علی الطبری               | احجاج الطبری       | ۱۱        |
| علامہ شیخ مہدی احمدی الحائزی               | شجرہ طوبی          | ۱۲        |

# مشتمل مختصر

| نام مصنف                            | نام کتاب                    | نشر |
|-------------------------------------|-----------------------------|-----|
| علامہ فخر الدین رازی                | تفہیم کبیر                  | ١   |
| علامہ قاضی محمد بن علی شوکانی       | تفہیم القدری                | ٢   |
| علامہ علی بن محمد الخازن بغدادی     | تفہیم خازن                  | ٣   |
| ابوالقدار اسماعیل بن عمر مشقی       | تفہیم ابن کثیر              | ٤   |
| علامہ محمد بن احمد انصاری القرطبی   | تفہیم القرطبی               | ٥   |
| علامہ حافظ جلال الدین اسیوطی        | تفہیم در منشور              | ٦   |
| حافظ ابو بکر الجھاص                 | تفہیم الجامع الاحکام القرآن | ٧   |
| علامہ حافظ جلال الدین اسیوطی        | تفہیم الاعقان               | ٨   |
| ابو بکر احمد بن علی                 | تفہیم احکام القرآن          | ٩   |
| علامہ احمد بن یوسف اندلسی           | تفہیم الجرجیط               | ١٠  |
| ابو الحسن علی بن احمد نیشا پوری     | تفہیم سباب النزول           | ١١  |
| علامہ محمد بن جریر بن یزید طبری     | تفہیم الطیری                | ١٢  |
| علامہ جاراللہ محمود بن عمر الزخنسری | تفہیم الاکشاف               | ١٣  |

| نام کتاب        | نمبر شمار | نام مصنف                                  |
|-----------------|-----------|-------------------------------------------|
| رجال سنجاشی     | ٣١        | علامہ احمد بن علی البجاشی                 |
| رجال مامقانی    | ٣٢        | علامہ مامقانی                             |
| المبسوط         | ٣٣        | محقق طبلل علامہ شیخ طوسی                  |
| الوارد العمانیہ | ٣٤        | علامہ نعمت اللہ الحجازی                   |
| العناسیم        | ٣٥        | آیۃ اللہ مرتضیٰ ابو القاسم القمی          |
| سبحات العباد    | ٣٦        | آیۃ اللہ شیخ محمد بن                      |
| البرمان الفاطح  | ٣٧        | علامہ سید علی بھر العلوم                  |
| الوجیزہ         | ٣٨        | آیۃ اللہ السيد محمد                       |
| الفقه           | ٣٩        | آیۃ اللہ مرتضیٰ شیرازی                    |
| الذخیرہ         | ٤٠        | آیۃ اللہ السيد زین العابدین حسین بروجروی  |
| توضیح المسائل   | ٤١        | آیۃ اللہ العظیمی سید محسن الحکیم طباطبائی |
| منتخب الرسائل   | ٤٢        | آیۃ اللہ العظیمی سید محسن الحکیم طباطبائی |
| اوراد المؤمنین  | ٤٣        | علامہ سید مصطفیٰ                          |
| خلاصۃ الاقوال   | ٤٤        | علامہ حنفی (حسن بن یوسف)                  |

| نمبر شمار | نام کتاب          | نام مصنف                         | نمبر شمار             |
|-----------|-------------------|----------------------------------|-----------------------|
| ٢٢        | شواہد النبوت      | علامہ عبد الرحمن جامی            | ١٢ تفسیر المنار       |
| ٢٣        | سان المیزان       | حافظ احمد بن حجر عسقلانی         | ١٥ تفسیر مروح المعانی |
| ٢٤        | تاریخ الحمیس      | علامہ حسین دیار بحری             | ١٦ تفسیر غرائب القرآن |
| ٢٥        | تاریخ ابن عساکر   | علامہ ابن عساکر دمشقی            | ١٧ تفسیر ضیار القرآن  |
| ٢٦        | سیاہہ ابن اثیر    | ابن اثیر                         | ١٨ الصواعق المحرقة    |
| ٢٧        | المجید            | لouis معلوف                      | ١٩ الصیحی البخاری     |
| ٢٨        | لغات القرآن فهانی | محمد عبد الرشید فهانی            | ٢٠ الصیحی المسلم      |
| ٢٩        | الجہیز            | حسن بن محمد صنحانی               | ٢١ منصب امامت         |
| ٣٠        | مفردات قرآن       | علامہ راغب                       | ٢٢ المناقب خوارزمی    |
| ٣١        | میزان الاعتدال    | امام ذہبی                        | ٢٣ معارج القدس        |
| ٣٢        | الاصابہ           | شہاب الدین احمد بن علی العسقلانی | ٢٤ تذکرة الحنواص      |

| نمبر شمار | نام کتاب       | نام مصنف                                            |
|-----------|----------------|-----------------------------------------------------|
| ٢٥        | ینابیع المروءة | علامہ شیخ سلیمان الحنفی القندوزی                    |
| ٢٦        | سجر المناقب    | علامہ جمال الدین محمد بن احمد الحنفی الموصی الشسبیر |
| ٢٧        | مودة القری     | سید علی مہدی الشافعی                                |
| ٢٨        | دلائل النبوت   | علامہ حافظ ابوالغیم احمد بن عبد اللہ                |
| ٢٩        | سیرۃ النبی     | علامہ سید سلیمان ندوی                               |
| ٣٠        | الریاض النضرة  | شیخ الحدیث الحافظ احمد محب الدین الطبری             |
| ٣١        | سر العالمین    | ابو حامد الغزالی                                    |

تو منصب ولایت جس پر شاذ نادر کچھ کہا جاتا ہے اور جو کہا جاتا ہے وہ نہ ہونے کے برابر بھلا اس میں عوام کی معلومات کیا ہو سکتی ہیں؟ چونکہ لوگ سرے سے حقیقت ولایت اور مقام ولی سے آگاہ ہی نہیں۔ لہذا اگر کبھی کسی شیعہ نے کلمہ میں ولایت علی کی گواہی "علیٰ وَلِيٰ اللہُ" کہہ کر دے دی تو پاروں طرف سے اس کے خلاف شدید رد عمل ظاہر کیا جاتا ہے۔

یہ تو غیر دول کا حال ہے۔ اور انہوں کی کیفیت یہ کہ وہ اس کلمہ کو دول و جان سے ماننے کے باوجود کبھی کھل کر سامنے نہ آئے، اور انہوں نے چپ سادھ رکھنے کو ہی قریب مصلحت سمجھا۔ اور اگر کچھ کہا بھی تو حقیقت سے بہت ہی کم۔ اس کی مثال عروس البلا دلا ہور ماذل ٹاؤن کے مولوی محمد شفیع اسید ابرار محمد خطیب ٹاؤن شپ لاہور کی دہری دنخواست نمبری ۱۵۹، ۶۔

۱۹۶۶ء کے آج کوں ہے جو انہوں نے لاہور ہائی کورٹ میں داخل کی، جس میں عدالت عالیہ سے یہ استدعا کی گئی کہ وہ جماعت نہم دہم کے سلیھس سے اس کلمہ "علیٰ وَلِيٰ اللہُ" کو خارج کرنے کا حکم دے جو شیعہ بچتوں کو پڑھایا جاتا ہے۔ یہ مقدمہ پی۔ ایل۔ ڈی۔ لاہور جلد نمبر ۱۷۷۸۲ ۱۹۶۶ء میں روپرٹ ہوا ہے۔ اس مقدمہ میں شیعہ دکار نے اس امر کا اظہار کیا کہ شیعہ اگر علیٰ ولی اللہ پڑھتے ہیں تو یہ اس لیے نہیں کہ وہ کلمے کا حصہ ہے، بلکہ اس سے محض امامت کا اقرار اور شیعہ سے دامتگی کا اظہار کرتے ہیں۔ اس تے ہمارے موقف کی مکمل تائید ہوتی ہے۔ کہ اس مسئلہ کو پیش کرتے وقت وہ حقیقت اور جرأت نہیں دکھانی گئی جس جرأت کامتفاضی

## سببِ تائید

قرآن و حدیث میں مسئلہ ولایت کو جو اہمیت حاصل ہے، وہ ایک مسلمہ حقیقت ہے۔ مگر یہ مسئلہ جس قدر اہم ہے اور جس توجہ کا مستحق ہے وہ توجہ بھی بھی اس کی طرف نہیں دی گئی۔ یا تو یہ خارجیت و تاصیت کی بھی نیٹ چڑھتا ہا اور یا مصلحتوں کا شکار ہوتا رہا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آج ہر کوئی اس سے صرف نظر کرتا ہوا دکھانی دیتا ہے۔

ولایت اور اس کے حامل یعنی "ولی" کا جو مقام قرآن و حدیث میں بیان کیا گیا ہے آج کوں ہے جو اس سے کا حقہ، واقف ہو یا واقف ہو جی تو اس کو بر ملا بیان کرنے کی جرأت رکھتا ہو؟

نبوت پر جتنا کچھ لکھایا بیان کیا گیا، مذہبی دنیا کا شاید ہی کوئی ایسا مسئلہ ہو جس پر اتنا کچھ کہا گیا ہو، مگر اس کے باوجود لوگ بنی کے مقام و منزلت سے جتنا آگاہ ہیں اس سے کون واقف نہیں؟ کیا کچھ خرافات اس باب میں نہیں پائی جاتی؟ کہیں ابیاء کے آباء و اجداد کو ایمان سے عاری، بنی کو حقائق سے بے خبر، کذب بیان، خطا کار اور کیا کچھ نہیں سمجھا جاتا اور وہ منصب جسے نبوت کہتے ہیں اور جس پر ہر منبر اور مسجد میں شب دروز گفتگو ہوتی رہتی ہے جب اس منصب کے بارے میں سلاموں کی حالت یہ

اٹھاتے جاتے ہیں۔ مگر ان عام سوالات کے جوابات چونکہ کسی ایک کتاب میں دستیاب نہیں ہیں، جس سے عوام کے ذہن میں شکوہ دشہبات کا پیدا ہونا ایک فطری امر ہے۔

ان حقائق کی روشنی میں کون ایک ایسی کتاب کی صورت محسوس نہیں کرے گا، جس میں اس قسم کے سوالات کے جوابات ذرا تفصیل سے دینے گئے ہوں۔

ہم نے اس کتاب میں اس صورت کو پورا کرنے کی کوشش کی ہے اور اس میں کہاں تک کامیاب ہوئے ہیں۔ اس کا جواب قارئین ہی دے سکیں گے۔

اس کے علاوہ ہم نے اذان و اقامت اور نماز کے اہم کرن "تشدید" میں شہادت ثالثہ کی صورت و اہمیت پر بھی لفتگوکی ہے۔ تاکہ تحقیق و تجویز کے دلدادہ حضرات اور حقائق کے متلاشیوں پر اصل حقیقت کا نہ صرف اکٹھاف ہو جائے۔ بلکہ انہیں جانئے میں یہ مدد ملے کہ شہادت و لایت علیٰ کے مسلسلہ میں علمائے کرام و فقیہائے عظام کا نظر پر کیا رہا ہے۔

یہاں یہ بات کہنا بھی ضروری سمجھتا ہوں کہ اس مسئلہ کا تعلق صرف شیعہ حضرات سے ہی نہیں، بلکہ سُنی بھائیوں سے بھی ہے، بلکہ زیادہ تر سوالات اعراضات کی شکل میں سُنی دوستوں ہی کی طرف سے ہوتے ہیں شیعہ احباب کا معاملہ تو استفسار کی صورت میں ہوتا ہے۔ اس لیے اس کتاب میں ہم نے یہ اہتمام کیا ہے کہ اس کو دوستوں میں تقسیم کر دیا

یہ مسئلہ تھا۔ بلکہ اگر یہ کہا جائے تو بے جان ہو گا کہ جس طریقے سے اس اہم مسئلہ کو پیش کیا گیا ہے۔ اس سے اہل شیعہ کے حقیقی موقف کی عکاسی نہیں ہوتی۔

اس مقدمہ میں جن احباب شیعوں کی نمائندگی کی ہے، ہمیں انکی نیت پر نہ کوئی شبہ ہے اور نہ کوئی شک۔ دراصل اس مسئلہ کو قرآنی روح اور احادیث نبوی کے مطابق سمجھا ہی نہیں گیا۔ ورنہ مسئلہ کو خواہ اس روایتی اختیار کرنے کی کوئی وجہ ہی نہ تھی۔

مولانا غلام حسین بخاری نے "کلمۃ طیبۃ" کے عنوان سے ایک پورہ صفوات کے مفلسط میں اور مولانا سید در حسین بن الموسی پرنسپل مدرسہ دنیا ایت جعفریہ نارنگ تھیسیل چکوال نے مفلسط لعنوان "کلمۃ ایمان" میں کلمۃ "علیٰ" و لی اللہ کے اثبات پر روشنی ڈالی ہے۔ اقل توا لیے مختصر مفلٹوں میں اس اہم مسئلہ پر کیا کچھ کہا جا سکتا ہے اور پھر جو کچھ ان مفلٹوں میں کہا گیا ہے وہ نہ صرف ناقی بے بلکہ تحقیق و تجویز کے دلدادہ حضرت کی ہرگز تسلیم نہیں ہوتی۔

اب تو یہ بات یہاں تک پہنچ گئی ہے کہ اکثر شیعہ حضرات کی طرف سے بھی اس سخن میں آئے دن نئے نئے سائل چھیڑے جا رہے ہیں۔ کبھی کہا جائے کہ قرآن میں اگر اس کا ذکر ہے تو کہا ہے اور کیا حضور کے وقت میں شیعوں والا کلمہ بھی پڑھا گیا ہے کبھی یہ سوال اٹھایا جاتا ہے کہ کیا ائمہ طاہرین علیهم السلام کے زمانے میں یہ کلمہ پڑھایا گیا، اور کیا صحابہ کرام میں سے کسی نے اس کلمہ کو اپنی زبان پر جاری کیا؟ اس ضرخ کے اور اس سے متعلق جملے کئی سوالات

# ولایت

## رور

# شیعہ نقطہ نظر

جائے۔ ایک حصہ شیعہ حضرات کے لیئے اور دوسرا حصہ سُنی دوستوں کے لیئے۔ شیعوں والے حصہ میں بحث مکمل طور پر شیعہ نقطہ نظر سے کی جائے گی اور ہمارا مانند بھی شیعہ طریقہ پر ہو گا جب کہ سُنیوں والے حصہ میں ہمارا تمام تر انحصار سُنی کتب پر ہو گا۔ تاکہ جو بھی اس مسئلہ کو نیک نتیٰ سے سمجھنا چاہتا ہو اس کے لیئے کسی کام ابھام باقی نہ رہے۔

آخر میں اپنے محترم قارئین سے یہ گزارش کرنا انتہائی ضروری ہے۔ کہ وہ اس کتاب کا مطالعہ ایک غیر جانب دار کی حیثیت میں کریں اور اس میں دیئے گئے دلائل کو غور و فکر کا پورا موقع دیں۔ کیونکہ اگر ایسا نہ کیا جیسا تو پھر اس کے مطالعہ کی افادیت ختم ہو جاتے گی۔ اہنہا ضروری ہے کہ دسعت قلبی اور قبول حق پر آمادگی کے ساتھ اس کا مطالعہ کیا جائے۔

مذہبیں قمر



## المنجد

”ولَى يَلِي وِلَائِيَّةً“ وَوَلَائِيَّةً الشَّى وَعَلَيْهِ  
”حَامِكْ مُقْرَرْهُونَا، مُتَصْرِفْهُونَا“ الرَّجَل وَعَلَيْهِ مُدَدِّيَّا،  
الْبَدْ شَهْرٌ پَسْلَطْپَانَا“  
”ولَى تَوْلِيَّة“ فَلَانَا الْأَمْرُ - حَامِكْ مُقْرَرْكَنَا - اِنْتَلَامْ سِرْدَرْ  
كَنَا“ (الْمُنْجَدِّد ص ١٣٩ مطبوع كراچي)

## تفسير لوامع التنزيل

”اہل اشتقاد گفتہ اندک کہ ولی از ولی میں ولیاً دولایتہ ہے کسرہ اول و بالفتح نیز میباشد آیا ولی دولایت ہر دو اسست یا ہر دو مصدر اند در آن دو قول اند صحیح تر آلت کہ ہر دو دراصل مصدر اند بعض ازال انتقال یا انتدلبیں ولی اسم متولی و متصرف امور باشد از دولایت بالکسر کہ مراد اتصرف تمام و تدبیر امور در دینا و دین ہے (جلد ۱۶ ص ۵۵)۔  
اہل اشتقاد کا کہنا ہے کہ لفظ ولی ”ولی میں ولیاً“ سے ہے اور دولایت بالکسر و بالفتح دونوں اسم ہیں یا مصدر تو صحیح تر قول یہ ہے ۔  
دونوں درحقیقت مصدر ہیں ۔

## لی مبعنی متوالی دیده ام بر من لوازم انتقالی هستند

## ”ولایت“ کا لغوی معنی

نہایہ این اثیر۔

”ہی بالفتح المحبة وبالكسر التولیة والسلطان۔“  
دلایت بالفتح (و) ”زبر کے ساتھ) محبت اور بالكسر (و) ”زیر کے  
ساتھ) تولیت اور سلطان کے معنی میں ہے۔

## بھرپن

”والولى هو الذى له النصرة والمعونة والولى  
الذى يدبر الامريقال فلان ولى المرأة اذا كان  
يدبر نكاحها“

ولی کے معنی ناصر اور مددگار کے ہیں۔ اور ولی تدبیر امر کرنے والے کو  
کہتے ہیں۔ جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص فلاں عورت کا ولی یعنی تدبیر  
نکاح کرنے والا ہے۔

ولی الامر تمہیں۔

### ضیاء القرآن

ہمارے ہم عصر حسین پیر کرم شاہ لفظ "ولی" کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

قاموس میں ہے "الولی القرب والدالنو" یعنی "ولی" کا معنی قرباً اور نزدیکی ہے۔ "ولی" اس سے ام بے۔ اس کا معنی ہے قریب، محبت، صدیق اور مددگار۔ وفی القاموس الولی القرب والدالنو والولی اسم منه بمعنی القریب والمحب والصديق والنصیر۔

(ضیاء القرآن ج ۲ ص ۱۱۳)

### لغات القرآن نعماںی

"ولایتم" بقول اکثر مفسرین میراث، زمخشی نے لکھا ہے۔  
"ولایتہ" حکومت۔ اقتدار ملک اور ولایت نظرت مدد۔  
(جلد ششم ص ۱۱۳)

"کارساز، محافظ، نجیبان۔ بچانے والا۔ مددگار"۔  
(لغات القرآن ص ۱۱۳)

"ولیستہ" اس کا سرپرست، نمائندہ۔ وکیل۔  
(ایضاً ص ۱۲۹)

### مراة الانوار

"اعلم ان الولاية بالفتح النصرة وبالكسد  
الامارة والسلطان" لفظ ولایت و زیر کے ساتھ کامع نظرت دامداد اور "زیر" کے ساتھ کا مطلب امارت و اختیار ہے۔ اس کے آگے لکھتے ہیں۔ کہ ولی کا معنی محبت، صدیق، نصیر، قریب وغیرہ ہے۔ لیکن بنیادی طور پر اس کا معنی ولایت امر ہے۔ متصف و سرپرست۔

اس سے ذرا آگے پل کر لکھتے ہیں۔

"فی الامالی عن النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم انه  
قال ولایة على ولایة الله"۔

(مراة الانوار ص ۱۱۳)

امالی میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ارشاد ہے کہ آپ نے فرمایا۔  
ولایت علی ولایت خدا ہے۔  
مزید لکھتے ہیں :-

"وَفِي الْبَصَارَةِ عَنِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ نَحْنُ  
وَلَأَهُمْ أَمْرَأَهُ" (مراة الانوار ص ۱۱۳)

بصائر میں ہے کہ صادق آمٰل محمد علیہ السلام نے فرمایا۔ کہ خدا کے

۵۰ راہ درسم نہیں جو ایک معاشرے کو خوشنگوار بنانے کے لیے ضروری ہے۔

### ”ولی“ بمعنی ناصرو مددگار

”وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أُولَئِكَ إِنْصُرُوهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ طَرِیْرِ“

(پ ۱۷ الشُّوری آیت ۵۰)

اور ان کے لیے کوئی ناصرو مددگار نہ ہوگا جو ان کی مدد کر سکے۔

### بمعنی وارث

”وَلِكُلٍ جَعَلْنَا مَوَالِیٍ مِّقَاتَلَکَ الْوَالِدَنَ وَالْأَقْرَبُوْنَ“ (پ النساء آیت ۱۲۲)

اور ہم نے ہر ایک کو وارث قرار دیا اس چیز میں جو والدین یا قریبی رشتہ دار چھوڑ جائیں۔

”وَإِنْ خَفَتِ الْمَوَالِیٍ مِنْ قَرَاءَنِی وَكَانَتِ ا مُسْرَاتِی عَاقِرًا فَهَبْ لِی مِنْ لَدُنِکَ وَلِیَتَگَاهَ يَرِثُنِی وَيَرِثُ مِنْ آلِ یَعْقُوبَ تِصْهِی“ (پ مریم آیت ۱۲۳)

(ادھر حضرت زکریا نے کہا) یقیناً میں اپنے بعد اپنے وارثوں سے خالق ہوں۔ اور میری عورت بالآخر ہے لیس اپنی بارگاہ

لفظ ”ولی“ اور اس کے مشتقات قرآن مجید میں تقریباً ۱۲۲ بار استعمال ہوئے ہیں۔ مگر ہر جگہ یہ ایک ہی معنوں میں استعمال ہوئے۔ بلکہ کہیں اس کا استعمال درست کے معنی میں ہوا ہے۔ (کحافی القرآن)

### ولی بمعنی دوست

”وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِعَصْمَهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ يَامُرُوْنَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ“ (پ النّوْبَه آیت ۱۲۴)

او مونین و موننات ایک دوسری کے دوست ہیں وہ اپنے کاموں کی تلقین اور بُرے کاموں سے روکتے ہیں۔

”يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَشْخُذُوا عَدُوّكُمْ أَوْلَيَاءَكُمْ تَلْقَوْنَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ كُفُّرٌ مِّنَ الْحَقِّ“ (پ ۱۱۰. المُتَحَنَّه آیت ۱۲۵)

اے لوگو! جو ایمان لائے ہو میرے اور اپنے شمنوں کو دوست نہ بنانا کہ تم ان کی طرف پیغام دوستی (مودت) پھیجو۔ جبکہ وہ اس کا انکار کرتے ہیں۔ جو تمہارے پاس حق کی طرف سے آیا ہے۔ یہاں کفار سے جس دوستی کی ممانعت کی گئی ہے۔ اس سے مراد

### وَلِيٌّ بِعْنَى سَرِّيْسْتَ

”أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرْيَّتَهُ أَوْ لِيَأَءِ مِنْ  
دُوْنِي؟“ رپا الکھف آیت ۵۰

پس کیا تم میرے سوا اس (شیطان) کو اور اس کی ذریت  
کو اپنا سرپرست بناتے ہو۔

”يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْبَيْةِ  
الظَّالِمِ أَصْنُلْهَا“ وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَذْنَكَ وَلِيَتَّا“  
(پ النَّاسَ آیت ۵۵)

اور وہ کہتے ہیں کہ اسے ہمارے پروردگار! ہمیں اس بستی سے  
نکال جس کے رہنے والے ظالم ہیں۔ اور ہمارے لیے اپنی  
بارگاہ سے کوئی سرپرست مقرر فرا۔

### وَلِيٌّ بِعْنَى مُتَصْرِفٍ

”الشَّيْءُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْفُسُفُمْ“  
(پ الاحزاب آیت ۴۲)

بنی مومنوں پر ان کی جانوں سے زیادہ حق تصرف رکھنے والا  
ہے“

سے بھی ایک وارث (ولی) عطا فرا۔ جو میرا وارث اور  
آل یعقوب کا وارث ہو۔

”قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَنْبَيْتَنَّهُ وَأَهْلَهُ شُمَّرَ  
لَنَقْوُلَنَّ لَوْلِيَّهُ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا  
لَصَدِقُونَ“ (پ الشِّمْل آیت ۲۹)

اور انہوں نے کہا کہ تم آپس میں خدا کی قسم کھا کر (عبد) کر کر  
ضدرا اس (حضرت صالح بن عییر) اور اس کے اہل پر شب  
خون ماریں گے۔ پھر تم ضدرا اس کے وارث کو ہمیں گے کہ تم  
اس کی ہلاکت کے وقت حاضر نہ ہے۔ اور ہم لقیت  
پسچے ہیں۔

”وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لَوْلِيَّهُ  
سُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفُ فِي الْقَتْلِ ط۔“  
(پ بنی اسرائیل آیت ۲۲)

اور جو شخص مظلوم قتل کیا جائے، تو لقینا ہم نے اس کے وارث  
کو اختیار دیا ہے (بدل کا) اپس وہ قتل میں زیادتی نہ کرے۔  
علام ابوالحسن الشریف اس آیت کے ذیل میں لکھتے ہیں۔

”وَإِنَّهُ قَائِمٌ وَلِيُّ الْحَسِينَ“  
(تفسیر مرآۃ الانوار ص ۱۱۱)

حضرت قائم آل محمد امام حسین کے وارث (ولی) ہیں۔

حضرت نے فرمایا کہ کیا تم نہیں جانتے کہ میں تم سے تمہاری جانوں پر زیادہ حق تصرف رکھتا ہوں۔ تو انہوں نے عرض کیا کہ ہاں! حضور نے کہا۔ اے خدا! گواہ رہنا۔ اور یہ حمدہ آپ نے تین بار دہرایا اور ساتھ لوگوں نے بھی یہ حمدہ دہرایا، پھر آپ نے امیر المؤمنین علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ہاتھ پھر کر بلند کیا۔ میاں تک کہ آپ کے بغل کی سفیدی لوگوں نے دیکھی۔ پھر آپ نے فرمایا۔ آگاہ رہنا کہ جس کا میں مولیٰ ہوں اس کا یہ علی (علیہ السلام) مولیٰ ہے۔

اس مفہوم کو مولانا شاہ محمد اسمیل شہید دیوبندی کے الفاظ میں اگر دیکھنا چاہیں تو ملاحظہ کریں۔ موصوف عظمتِ بُرُوت کے بیان کے بعد لکھتے ہیں۔

”ان میں ایک ثبوتِ بیان ہے۔ یعنی جس طرح انبیاءُ اللہ کے یہی اپنی امت میں ایک تسلیم کی بیاناتِ ثابت ہے کہ ان کی اس بیانات کے ملاحظہ سے لوگوں کو رسول کی اُمت اور رسول کو اس اُمت کا رسول کہتے ہیں۔ اور بہت سے دنیوی امور میں بھی ان پر تصرفِ رسول کا اجراء ہے۔ کمال قائل اللہ تعالیٰ: النَّبِيُّ اولى بالْمُؤْمِنِينَ مِنَ النَّاسِ۔ (احزاب) ایمان والوں کے لیے بنی ان کی جانوں سے بہتر ہے۔ اور آغز کے مقدرات میں بھی اس کی دلایتِ ثابت ہے۔ کما

## حق تصرف حضرت علیؑ کے لیے

آیہ مجیدہ مندرجہ بالا میں یہ بات لغیر کسی شک و ثابت کے ثابت ہے کہ حضور علیہ السلام جملہ مولیٰین پر ان کے لفوس سے زیادہ حق تصرف رکھتے ہیں۔ اور یہی معنی و مطلب ہے بعیت کا۔ اب آپ حضورؐ کے خطبہ غدری کے آخری الفاظ پر نگاہِ دالیں تو یہ بات واضح طور پر نظر آتی ہے کہ حضورؐ نے فرمایا تھا۔

”أَيُّهَا النَّاسُ هَلْ تَعْلَمُونَ مَنْ وَلَيْكُمْ كُمْ قَالُوا  
نَعَمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ قَالَ أَنَسُ شُفَّعٌ تَعْلَمُونَ أَنِّي  
أَوْلَى بِكُمْ مِنْكُمْ بِإِنْفُسِكُمْ قَالُوا بَلَى قَالَ اللَّهُمَّ  
أَشْهَدُ فِي عَادٍ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ ثَلَاثًا كُلُّ ذَلِكَ  
يَقُولُ مِثْلٌ قَوْلَهُ الْأَوَّلَ وَيَقُولُ اللَّهُمَّ أَشْهَدُ  
شَرَّ أَنْهَدَ بِيَمِينِ مِيرِ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ  
وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ فَنَرَفَعُهُ حَتَّى بِذِلِّتِهِ  
إِلَيْا صِنْ ابْطِيَهِ شُرَقَ قَالَ أَلَا مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ  
فَهُدَىٰ عَلَىٰ مَسْوَلَاهُ“

(تفسیر الصافی ج ۱ ص ۲۲۲)

اے لوگو! کیا تم جانتے ہو کہ تمہارا دل کون ہے تو انہوں نے جواب دیا۔ کہ ہاں۔ اللہ اور اس کا رسول بمارا دل ہے۔ اس پر

نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

”إِنَّهُمْ مَسِيقُوْنَ عَنِ الْمِسْكِنِ وَلَا يَتَّمَكَّنُوْنَ“

وہ حضرت علیؑ کی ولایت کے متعلق سوال کئے جائیں گے۔  
(منصب امامت ص، مطبوعہ لاہور)

اس اقتباس سے یقینت روزِ رشیون کی طرح واضح ہوتی ہے کہ مولانا مصروف حضرت علیؑ کی امامت اور ولایت دونوں کے قائل تھے، اب ایک اور اقتباس ملاحظہ ہو۔

”امام رسول کے سعادت مند فرزند کی مانند ہے اور تمام اکابر اُمّت و بزرگان ملت ملازموں اور خدمت گاروں اور جانشنا علاموں کے مانند ہیں پس جس طرح تمام اکابر سلطنت وارکانِ مملکت کے لیے شہزادہ دالاقدار کی تعظیم صدری اور اس سے تو شل واجب ہے اور اس سے مقابلہ کرنا نمک حرامی کی علامت اور اس پر مقابلہ کا اظہار بداجامی پر دلالت کرتا ہے، الیسا ہی ہر صاحب کمال کے حضور میں تواضع اور تندیل سعادت دارین کا باعث ہے۔ اور اس کے حضور میں اپنے علم دکمال کو کچھ بھجو بیٹھنا، دونوں جہان کی شفاقت ہے۔ اس کے ساتھ یہاں گئی رکھنا رسولؐ سے یگانگت ہے اور اس سے بیگانگی ہوتی تو دیروں ہوں گے بیگانگی ہے خصوصاً اس وقت جبکہ نیابت پیغمبر مجھی اللہ رب العزت کی طرف سے اسے تفویض ہو چکی ہو۔“ (منصب امامت ص)

قال اللہ تعالیٰ:

فَكَيْفَ إِذَا جَئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ لِشَهِيدٍ  
وَجَئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَا يَعْشَهِيْدُ (التساء)

پس کیا ہو گا جب ہر ایک اُمّت سے ایک گواہ لایا جائے گا اور آپ کو ان پر گواہ بنایا جائے گا۔

اسی طرح امام کو بھی دنیا و آخرت میں اس ریاست کی مانند مسجورت ایہم سے نسبت ثابت ہے۔  
چنانچہ ارشادِ نبوی ہے۔

السَّمِّ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْفَسَّهِمِ قَالَوا  
بَلِّي فَقَالَ اللَّهُمَّ مَنْ كَنْتَ مَوْلَاهُ فَعَلَى مَوْلَاهٍ  
كَيْا تَمْ كُو معلوم نہیں کہ مومنین کے لیے میں ان کی جانب سے بہتر (ادی) ہوں۔ صحابہ نے عرض کیا ہاں؛ پھر فرمایا، اے اللہ! میں جس کا دوست (مولیٰ) ہوں۔ علیؑ بھی اس کا دوست (مولیٰ) ہے۔

ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

”بَوْزَمْ رَنْدَعْوَا كُلَّ أَنَّا إِسْ بِا مَامِهِيْمُ وَقَفْوُهُمْ  
إِنَّهُمْ مَسْتَشُوْلُونَ۔ (بنی اسرائیل)

”جس دن ہم سب لوگوں کو بلا میں گے میں ان کے ااموں کے اور انہیں ساتھ کھڑا کر کے ان سے سوال کیا جائے گا

ہم جسے چاہتے ہیں، اس کے درجات بڑھاتے ہیں۔ اور تمام اہل علم پر علیم کو فریقیت و برتری حاصل ہے۔ ایمان کا بھی ایک ہی درجہ نہیں بلکہ اس کے مختلف درجات ہیں اور ساحبان ایمان ہیں۔

”فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ“

(پ. النساء آیت ۹۵)

اللہ نے مجاہدین کو بیٹھ رہنے والوں پر فضیلت دی ہے۔ عام انسانوں کے فضائل کی آخری سرحد پر انہیاں نظر آتے ہیں۔ مگر وہ بھی باہم برابر و مکیاں نہیں۔ ارشاد دخداوندی ہے۔

”لَقَدْ فَضَّلَنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ“

(پ. بنی اسرائیل آیت ۵۵)

ہم نے بعض بیویوں کو بعض بیویوں پر فضیلت دی ہے۔ اور ابیاً سے ملیند مرتبہ رسول ہیں وہ بھی ایک درجہ کے نہیں۔ ”تَلَكَ الرَّسُولُ فَضَّلَنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ“ (پ. البقرۃ آیت ۵۵)

”ہم نے رسولوں میں سے بعض رسولوں کو بعض پر فضیلت دی ہے۔ ان آیاتِ قرآنی سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ایمان و علیم اور نبوت و رسالت کے درجات ہوتے ہیں۔ اور جس طرح ان کے مراتب

## درجات ولایت

اور

## ولایتِ تکوینی

یہ بات ذہن میں رہنی چاہتی ہے کہ ولایت کا ایک ہی درجہ نہیں یعنی جو حاصل ولایت ہوں وہ ایک ہی درجہ کی ولایت کے حاصل نہیں ہوتے۔ بلکہ اس میں مرتب و درجات ہوتے ہیں۔ جس طرح موجودات میں انسان (مرد و عورت) کو سب پر فضیلت حاصل ہے۔ اور انسانوں میں،

”وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَاتٌ“ (پ. البقرۃ آیت ۵۵)

”مردوں کو عورتوں پر فضیلت حاصل ہے۔

”يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْ حُكْمٍ لَا يَلَمُّونَ أَوْ

”تُوَالْعِلْمَ دَرَجَاتٌ“ (پ. المجادلہ آیت ۵۵)

اور (مردol میں) اللہ نے ان لوگوں کو بلند مرتبہ کیا ہے، جو ساحبان علم ہیں۔

اور بلحاظ علم بھی سب برابر و مکیاں نہیں۔ ارشاد باری ہے۔

”مَرْفَعٌ أَدَمَ لَهُ جَاتٌ مَنْ لَشَاءُ مَا وَقَوْقَ كُلِّ ذِي

”عَلِمٍ عَلَيْهِ“ (پ. یوسف آیت ۵۵)

خوابوں کی تعبیر کا عمل دیا ۔ تو آسمانوں اور زمینوں کا بنانے  
والا بے اور تو ہی دُنیا دا خُرست میں میرا محافظ و سرپرست  
بے ۔

اور اہل بیت بنوی کے معصوم افراد کے لیے یہ دلایت ثابت ہے  
جس کا تذکرہ ہم آئندہ اوراق میں کرنے والے ہیں اور جب ہم اس دلایت میتوںی  
کا اقرار اہل بیت اطہار کے لیے کرتے ہیں تو اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں  
ہوتا۔ کہ ان کی دلایت کوئی جداگانہ چیز ہے بلکہ اس سے ہمارا مطلب وہ  
دلایت ہوتا ہے جو دراصل خدا کی دلایت ہے اور اس کا عظیس ہے۔ چنانچہ  
امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں۔

”وَلَمْ يَأْتِنَا وَلَمْ يَلِدْنَا اللَّهُ أَنْتَ أَنْتَ لَمْ يَبْعَثْنَا نَبِيًّا قَطَّ إِلَّا  
لِتَهَا“ (اصول کافی ج ۲۱ ص ۲۱۹ بصائر الدلایل ج ۲ ص ۲۹)

ہماری دلایت اللہ کی دلایت ہے اور وہ وہ دلایت ہے کہ  
جس کے بغیر خدا نے کسی نبی کو ہرگز مبعوث نہیں کیا۔  
یہ دلایت تکوینی جسے دلایت مطلقہ بھی کہتے ہیں۔ خدا کے بعد ذات  
ختمی مرتبت میں پائی جاتی ہے۔ ان کے بعد اس دلایت تکوینیہ مطلقہ کے  
حامل امیر المؤمنین اور ائمہ محسومین علیہ السلام ہیں۔



و درجات میں اسی طرح دلایت کے بھی مدرج ہیں۔

اور دلایت کے جمیعنی بھی متعدد ہوں۔ جیسا کہ آیات قرآن سے ہم ثابت  
کر آئے ہیں۔ یہ حقیقت ہے حال تسلیم کرنا ہو گی۔ کہ دلایت ایک نہایت ہی  
اربعہ داعلی منصب کا نام ہے۔ جو من جانب اللہ ہوتا ہے۔ اس کے  
مختلف مدرجے ہوتے ہیں اور آخری مرتبہ دلایت تکوینی ہے جس کا سیدھا  
سادھا مطلب یہ ہے کہ دلایت تکوینی کے حامل دو دُنیا دا فیہا پر تصرف  
و سلطنت حاصل ہوتا ہے۔ خدا کی دلایت تکوینی بالذات ہے، اور باقی جس کو بھی  
دلایت کا یہ درجہ حاصل ہے وہ عظیمہ خداوندی ہے۔ خدا اپنی دلایت تکوینی  
کا تذکرہ بایں الفاظ فرماتا ہے۔

”فَإِنَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحِبُّ الْمُؤْمِنِيْ وَهُوَ عَلَى  
كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ“ (پیشہ الشوریٰ آیت ۲۷)

”پس اللہ ولی ہے اور وہی زندگی دیتا ہے اور وہ ہر شے پر قادر  
ہے“

حضرت یوسف علیہ السلام فرماتے ہیں:

”رَبِّ قَدْ أَتَيْنَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْنَنِي سَأَوِيلُ  
الْأَحَادِيْثَ جَ“

”فَأَطْرَسَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ قَفَأْنُتَ وَرَلَيَ فِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةِ ج“ (پیشہ یوسف آیت ۱۱)

”اے پروردگار! اونے ہی مجھے ملک عطا کیا اور تو نے ہی مجھے

نے اپنی حجت سے نوازا تھا اور چہے ہم نے علم (خاص) کی  
تعلیم دی تھی۔

اس حاملِ حجت خداوندی اور صاحبِ علم لدنی کو عام طور پر پختگی کے نام  
سے یاد کیا جاتا ہے۔ اور یہی کچھ لوگوں میں مشہور ہے۔ ہمیں صدست اس سے کوئی  
محبت نہیں کہ یہ ذاتِ اقدس کون تھی؟ کیونکہ یہ ہمارے آج کے موضوع سے  
متعلق نہیں ہے مگر اتنی بات ضرور ہے کہ جو لوگ اس عبدِ خاص کو جو حضرت  
مُوسَیٰ سے ملے تھے۔ خضرانام سے یاد کرتے ہیں۔ وہ اس بات کے بھی قابل  
ہیں۔ کہ وہ خضر بہر حال نبی نہ تھے۔ مولانا شاہ اسماعیل شید کھتے ہیں۔

”اس مقام میں عبد سے مراد حضرت خضر ہیں اور وہ صحیح قول کے  
مطابق سمجھ دیا یا رام سے نہ تھے۔“ (منصب امامت ص ۲۷)

اوّل عقل و دلنش کا فیصلہ بھی یہی ہے کہ وہ نبی نہ تھے۔ کیونکہ جو مکالمہ  
حضرت مُوسَیٰ و حضرت خضر کے درمیان ہوا۔ اور جن الفاظ کے ساتھ قرآن  
یہ ہے۔ اس کا ایک ایک لفظ اس امر کی واضح دلیل ہے۔ کیونکہ ایک  
نبی کا مرتبہ د مقام بیشک بہت ہی اعلیٰ وارفع ہے مگر وہ بہر حال صاحب  
شریعت رسول کی شریعت کا مبلغ ہوتا ہے۔ اور رسول اس سے بہر طور  
افضل ہوتا ہے جو یہ تمجید نکالنے کے لیے کافی ہے۔ کہ خضر صاحبِ ولایت  
نہ تھے۔ اور ان کی ولایت حضرت مُوسَیٰ کی ولایت سے وسیع و بلند تر تھی۔ اس قدر  
بلند کہ ان کے اعجازی افعال کے اسرار کو بھی حضرت مُوسَیٰ سمجھو نہ کے جب  
تک حضرت خضر نے ان کی معرفت نہ کرادی۔

## ولایتِ تصرف

جی  
مختصر تشریح

جس طرح رُوح بدن میں تصرف کرتی ہے۔ اسی طرح حاملِ ولایت جو  
کائنات میں مثل رُوح ہوتا ہے۔ جس طرح جا ہے کائنات میں تصرف کرتا  
ہے مگر ولی کا یہ تصرف بقدر ولایت ہوتا ہے۔

یہاں ایک۔ اور نکتہ یاد رکھنے کے قابل ہے۔ اور وہ یہ کہ ہر نبی میں ولایت  
پائی جاتی ہے۔ جو اس کی بتوت کے لقدر ہوتی ہے۔ اور مسیحہ ایک  
نبی اور ولی کی ولایت تکوئی ہی کامظہر ہوتا ہے۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے معجزات جوان کی ولایت تحریکیہ کے ظہر  
نہ تھے اور جن کا تذکرہ تورات اور قرآن میں موجود ہے۔ عصاء کا اثر دھانبا اور  
پانی میں حسب منشاء راستوں کا وجود میں آتا یہ سب کچھ ان کی ولایت تصرف  
ہی کے مظہر تھے۔ ان کے مقابلہ میں ایک اس ذات کا ذکر ملتا ہے جس  
کے لیے قرآنی الفاظ یہیں۔

”فَوَجَدَ أَعْبُدًا مِنْ عَبَادِنَا أَتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا  
وَعَلَّمَنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا۔ (پاکہف آیت ۶۵)

پس حضرت موسیٰ کو میرے بندوں میں سے وہ بندہ ملا۔ جسے ہم

دہاں لے جاتی تھی جہاں وہ پہنچنا چاہتے تھے۔ اور اس کے علاوہ جتنے شیطان عمارت بنانے والے اور غوطہ زنی کرنے والے تھے۔ سب کو ان کے تابع کر دیا تھا۔ علاوہ ایسی زنجیریں میں جبکہ سے ہوئے دیوؤں کو بھی ان کے زیر فرمان کر دیا تھا۔ (اور ہم نے کہا) اسے سلیمان! یہ ہماری عطا ہے۔ پس یہ پہہے (تحمیں اختیار ہے) کہ اسے لوگوں کو دو یا اپنے پاس روک رکھو بغیر حساب۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حالات پر نظر ڈالیں۔ تو بات اس سے بھی بڑھی ہوئی نظر آتی ہے۔ الفاظ ہیں۔

”أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهْيَنَةَ الطَّيْرِ فَآَلْفُخُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَ أَبْرِئُ الْأَكَمَدَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْمِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَ أُبْتَعِكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَآتَدَ خِرْوَنَ فِي بِيُونِتِكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِيَّةَ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ“ (پت آہل عمران آیت ۶۹)

(حضرت عیسیٰ نے کہا) میں تمہارے یہ مٹی سے پرندہ کی شکل بن کر اس میں بچوں کی مارتا ہوں۔ تو وہ باذن خدا (سچ مجھ کا) پرندہ بن جاتا ہے۔ اور میں اور زاد اندھے اور کوڑھی کو تندست کر دیتا ہوں۔ اور میں باذن خلارمدوں کو بھی زندہ کرتا ہوں۔ اور

ای طرح حضرت سلیمان علیہ السلام کے بارے میں قرآن مجید کے یہ الفاظ ہیں ”وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيْحَ عَاصِفَةَ تَجْرِيْ بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بِرَكَنَّا فِيهَا“ (بچت الامبیاء علیہ) اور سلیمان کے لیے (ہم نے) تندو تیز جلنے والی ہوا کو (تابع کر دیا) وہ اس کے حکم سے اس سر زمین کی طرف چلا کر تھی جس میں ہم نے برکت کھسی تھی۔

اگرچہ چل کر اس حقیقت کو ذرا مزید واضح انداز میں بیان کیا گیا ہے اور وہ یوں کہ:

”قَالَ رَبُّ اَفْفِرْتِيْ وَهَبْ لِيْ مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِاَحَدٍ مِنْ مَبْعَدِيْ“ اِنَّكَ اَنْتَ الْوَهَابُ فَسَعَ نَارُهُ الرِّيْحَ تَجْرِيْ بِأَمْرِهِ رُحْمَاءُ حَيَّشَ اَصَادَةَ وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَشَارَةً قَغَوَّا مِنْهُ وَالْخَرْمَانَ مُفَرَّغَيْنَ فِي الْاَصْنَافِ اَهْدَى اَعْطَاهُ وَنَافَ اَمْنُ اَوْ اَسْبَكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ“ (پت ص آیت ۶۹ تا ۷۰)

”حضرت سلیمان“ نے عرض کیا۔ کہ میرے پروردگار! مجھے زیر حکمت رکھ۔ اور میرے اختیار میں مجھے ایسی مملکت دے۔ جو میرے بعد کسی کے لیے روانہ ہو۔ بالیقین توبے حدود حساب عطا کرنے والا ہے۔ چنانچہ ہم نے ہوا کو ان کے لیے مسخر کر دیا، کہ وہ ان کے حکم پر دھیسے دھیسے چلتی تھی اور ان کو

کوہ تو فوت ہو چکا ہے۔ فرمایا کہ کیا تو اُسے زندہ دیکھنا چاہتی ہے۔ اس نے عرض کیا کہ ہاں۔ فرمایا کل آدھ کا تو اُسے زندہ کر دوں گا۔ اگھے روز حضرت عیسیٰ علیہ السلام آشریف لائے تو اس کی ماں سے کہا کہ تو میرے ساتھ اس کی قبر پر چل۔ پس حضرت اس کی قبر پر آکر ٹھہر گئے اور دست ببر عالہ ہوئے پس قبر شکا فتہ ہوئی اور وہ اس میں سے زندہ ہو کر نکل آیا۔ جب ماں بیٹے نے ایک دوسرے کو دیکھا تو دونوں رونے لگے۔ حضرت عیسیٰ کو ان پر حرم آیا۔ اور اپنے دوست سے پوچھا کہ کیا تم اپنی ماں کے ساتھ دنیا میں رہنا چاہتے ہو۔ اس نے کہا کہ ہاں۔ آپ نے فرمایا۔ جا تو اپنی ماں کے پاس رہو۔ تم میں برس تک زندہ رہو گے۔ کھاؤ پیو گے، تمہاری شادی ہو گی اور نبچے بھی ہوں گے۔ چنانچہ اس نے شادی کی۔ اور وہ میں برس تک زندہ رہا اور اس کی اولاد بھی ہوئی۔

(تفیر العیاشی ج ۱ ص ۱۷) مطبوعہ ایران

اور اس واقعہ کو

- ① علام محسن الفیض الکاشانی نے اپنی تفسیر الصافی جلد اول صفحہ نمبر ۲۳۷ پر مطبوعہ ایران پر
- ② علام السید ہاشم الجرجانی نے تفسیر البران کی جلد اول ص ۲۷ پر
- ③ اور مجید و مذہب شیعہ محمد باقر المجلسی نے بخار الانوار کی جلد سیمہ کے صفحہ نمبر ۳۲۷ پر۔

درج کیا ہے۔ جو اس کی سند کا منہ بولتا ثبوت ہے۔

اس کے علاوہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا وہ واقعہ جو قرآن میں موجود

جو تم کھاتے ہو اور جو گھر دل میں ذخیرہ کرتے ہو۔ اس کی بھی خبر دیتا ہوں اور اگر تم مون ہو تو اس میں تمہارے یہے نشان ہے۔

”اگر تم مون ہو تو اس میں تمہارے یہے نشان ہے“ کے الفاظ غور طلب میں مطلب یہ ہے کہ میں تمہارے کہنے پر اس اعجازی قوت کا انہیا نہیں کر رہا۔ بلکہ رسول ہونے کا ثبوت یہ دیتا ہوں، کہ جن چیزوں پر تمہیں کوئی قدرت داختیا رہیں اور جو قطعاً تمہارے تصرف میں نہیں ہیں ان پر قدرت م اختیار بھی رکھتا ہوں اور یہ معاملات میرے تصرف میں دیئے گئے ہیں۔

حضرت عیسیٰ کے ہاتھوں زندہ ہو زوال

معمول کی زندگی بس کرتا رہا

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے کسی نے پوچھا کہ کیا حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے کسی ایسے مردے کو بھی زندہ کیا تھا جس نے مسیوں کی زندگی بس کی ہوا اور اس کے باں زندہ ہونے کے بعد اولاد بھی ہوئی ہو، تو آپ نے فرمایا: ہاں۔ ان کا ایک دوست تھا جس سے آپ کا صیفۃ الخوت جاری ہوا تھا۔ یعنی وہ آپ کا بھائی بنا ہوا تھا۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا گزر جب تھی اس کے گھر کے پاس سے ہوتا۔ تو آپ دہاں قیام کرتے تھے۔ ایک بار آپ ایک عرصہ تک اس کے ہاں بانے کے۔ پھر جو اس کے مکان کے قریب سے گزرے۔ تو ارادہ کیا اسے سلام کرنے کا۔ اس کی ماں باہر نکلی اور اس نے بتایا

یہ عرض کیا تھا، کہ مجھے دکھا کہ تو مرسوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے۔ اس کا سیدھا سادھا طریقہ یہ ہونا چاہیے تھا کہ ابراہیم کے تباہے ہوئے چند مرسوں کو زندہ کر کے اپنی قدرت کا اظہار کر دیا جاتا۔ مگر ذات باری نے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہی کہہ دیا کہ پرندوں کو لے کر انہیں زیح کر دو اور پھر ان کے گوشت کے اجزاء کو مختلف پہاڑوں کی چوڑیوں پر رکھ کر آواز دو۔ آپ نے ایسا ہی کیا اور مرسوں پرندے سے آپ کی آواز پر زندہ ہو گئے۔ تو گویا خدا نے حضرت ابراہیم ہی کے ہاتھوں پرندوں کو زندہ کر کر لوگوں کو بتا دیا کہ جس قدرت و اختیار کو لوگ خدا کے لیے بھی ماننے پر تیار ہیں وہ میرے نمائندوں میں بھی پائی جاتی ہے۔ اگرچہ یہ سب کچھ میرا ہی عطا ہے۔

### معنی اذن

بعض لوگ "اذن" کی آڑ میں معجزہ کا فعل انبیاء ہونے کا انکار کر دیتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ انبیاء کے معجزات کو "باذن اللہ" سے میقید کر کے دوصل یہ بتایا گیا ہے، کہ معجزہ فعل انبیاء ہیں بلکہ فعل خدا ہوتا ہے اور یہ بھی باور کرایا جاتا ہے کہ گویا ایک بنی معجزہ دکھانے سے قبل خدا سے اجازت لیتا ہے۔ یہ کتاب چونکہ حقیقتِ مجهوہ پر نہیں لکھی جا رہی۔ اس لیے اس بحث کی زیادہ توضیح و تشریح تو نہیں کی جاسکتی۔ مگر اسے تشنہ بھی نہیں چھوڑا جاسکتا۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے جو فرمایا تھا کہ میں پرندوں خلق کرتا ہوں۔

ہے جب میں آپ نے بارگاہِ رب الغریب میں عرض کیا کہ:

"رَبِّ اَرْبَقِيْ تَكْيِيفَ تَحْنِيْ الْمَوْتَىْ قَالَ اَوْلَئِمْ تَنْوِيْنُ  
قَالَ بَلٰى وَلَكِنْ لَيَطْمَئِنَّ فَلَنِيْ"

(پٰس البقرہ آیت ۲۶۰)

اے خدا! مجھے دکھا کہ تو مرسوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے۔ فرمایا کیا نہیں (اس کا یقین نہیں؟) ابراہیم نے عرض کیا کہ یقین تو ہے۔ اطمیناً قلب چاہتا ہوں۔ اس پر ارشاد ہوا۔

"فَخُذْ اَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ اِلَيْكَ شُمَّ  
اَجْعَلْ عَلٰى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُرْزٌ اَشْمَادُهُنَّ  
يَا تَيْنَدَكَ سَعْيًا طَوَّافُكَ اَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ وَحِكِيمٌ

تم چار پرندے بچوڑو۔ اور انہیں اپنی طرف سدھا لو۔ (پھر ان کے ٹھکرے ٹھکرے کر کے) ان میں سے ایک ایک حصہ (سے کر) ہر ایک پہاڑ پر رکھ دو۔ پھر انہیں آواز دے کہ اپنی طرف بلاؤ تو وہ تیرے پاس درڑتے ہوئے آئیں اور جان لو کہ بے شک اللہ غالب صاحبِ حکمت ہے۔

آپ غور کریں کہ خدا کس اندازے ایک بنیٰ رسول کے اقتدار و صرف کو ظاہر کر رہا ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تو خدا کی بارگاہ میں خدا ہی کے بارے

اس مختصر گفتگو سے یہ بات عیاں ہو جاتی ہے کہ ”اذن“ کا معنی وہ نہیں جو عام طور پر سمجھا اور سمجھایا جاتا ہے۔ بلکہ اذن سے مراد وہ طاقت و قدرت اور اُس کمال کا عطا کیا جانا ہے جو معجزہ دکھانے کے لیے ضروری ہوتا ہے۔ اگر خدا نے کسی کو یہ طاقت ہی نہیں دی تو کس کی مجال ہے کہ وہ کوئی معجزہ دکھانے کے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

”وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةً إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ“

(دیت المؤمن آیت ۴۸)

کسی رسول کو یہ اختیار نہیں کہ وہ اذن خدا کے بغیر کوئی نشان (معجزہ) لائے۔

### ناطق فیصلہ

اگرچہ ان دلائل کے بعد اثبات مدعا کے لیے کسی اور دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ بھرپر بھی ہم چاہئے ہیں کہ آخر میں ایک ایسا ثبوت پیش کر دیا جائے جس کے بعد اس پر اعتراض کی گنجائش نہ رہے۔

چنانچہ قرآن مجید میں ہے۔

”وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تُؤْمِنَ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ“

(پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم)

کسی نفس (انسان) کے لیے یہ ممکن نہیں کہ وہ اذن خدا کے بغیر ایمان لے آئے۔

”بَذِنِ اللَّهِ مَرْدُولُ كُوْزَنَدَهُ كَرْتَا اور بِيَارُولُ كُوشَفَادِيَا ہُوں۔ باذن اللہ۔ اس ”اذن“ سے مراد کوئی لفظی اجازت نہیں جو حضرت عیسیٰ خدا سے لیتے تھے بلکہ آپ کے الفاظ ہی حقیقتِ حال کی وضاحت کر دیتے ہیں۔ آپ نے فرمایا فرمایا تھا۔

”أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ“

”میں خلق کرتا ہوں۔“

”وَأَبْرِئُ أَكَمَةً وَالْأَبْرَصَ“

”میں اندھوں اور بیرونیوں کو شفادیتا ہوں۔“

”وَأُحْيِي الْمَوْتَى“

”اور میں زندہ کرتا ہوں مُردوں کو۔“

مطلوب یہ کہ یہ سب کچھ کرتا ہوں۔ مگر باذن اللہ۔ یعنی اس کی دی ہوئی قوت و طاقت کے ذریعہ سے۔

جیسا کہ امام رابع حضرت علی بن اکین (امام زین العابدین علیہ السلام) فرماتے ہیں۔

”لَا حَوْلَ لَنَا إِلَّا بِقُوَّتِكَ وَلَا قُوَّةَ لَنَا إِلَّا بِعَوْنَكَ

فَأَنِّي ذَنَبْتُكَ وَلَا تُفْعِلْكَ“ (صحیحہ کاملہ مٹا)

اے خدا! ہمیں طاقت و تصرف حاصل ہے تو تیری قوت کی بدولت اور اختیار ہے تو تیری مدد کے سارے سے۔ لہذا اپنی توفیق سے ہماری دستگیری فرا۔

اور وہ ہیں معجزات کسی کے معجزات دیکھئے تو ہم نے جان لیا کہ یہ حامل ولایت ہے۔ لیکن اگر کسی کی ولایت کا اعلان خود خدا کر رہا ہو تو اس میں شک کرنا گویا اپنے ایمان میں شک کا اٹھا کرنا ہے۔ امیر المؤمنین فرماتے ہیں:

”من شد فی ولایتی ف قد شد فی ایمانہ و  
من اقرب بولایتی ف قد اقرب بولایۃ اللہ  
ولایتی متصلة ولایۃ اللہ کھاتین“<sup>۴</sup>  
(الحجاج طبری ج ۱ ص ۲۷۷)

ترجمہ: جس نے میری ولایت میں شک کیا اس نے اپنے ایمان میں شک کیا اور جس نے میری ولایت کا اقرار کیا، اس نے خدا کی ولایت کو تسلیم کیا، کیونکہ میری ولایت خدا کی ولایت سے اس طرح متصل ہے، جیسے دونوں کیاں آپس میں متصل ہوتی ہیں۔ امام جعفر صادق علیہ السلام نے عظمت ولایت کو ان لفظوں میں بیان فرمایا ہے۔

نَ وَلَّا يَتَنَا ولَايَةُ اللَّهِ الَّتِي طَرَبَ عِبَادُ  
قطَّ إِلَيْهَا۔ (اصول کافی ج ۲ ص ۱۹۰)

ترجمہ: ہماری ولایت دراصل خدا کی ولایت ہے۔ خدا نے کسی بھی کو ہرگز معموٹ نہیں کیا، مگر ہماری ولایت کے سبب



اگر" اذن" کسی لفظی اجازت نامہ کا نام ہے کہ جو ایک بھی معجزہ پیش کرنے سے پہلے خدا سے حاصل کرتا ہے، تو کیا آئیتِ ماقبل کسی نفس کے لیے یہ ممکن نہیں کہ وہ بغیر اذن خدا ایمان لاسکے" کا یہ مطلب ہے کہ ہر مشرک کا فرج بع ایمان لانا چاہتا ہے تو پہلے خدا سے اجازت لیتا ہے؛ ہرگز نہیں بلکہ اس سے سراو یہ ہے کہ ایمان صرف دمی لاسکتا ہے جس کے شامل حال توفیق خدا ہو۔

میرے خیال میں لفظ" اذن" کا معنی مفہوم قدر سے واضح ہو چکا ہو گا جس کے بعد قارئین کے ذہن میں یہ بات آسانی سے آجائے گی۔ کہ اذن نامہ بے اس طاقت و قدرت اور توفیق کمال کا جو معجزہ دکھانے کے لیے ضروری ہے اور جسے ولایت تصرف اور ولایت تحریکی بھی کہا جاتا ہے۔ اور ولایت تعرف یا ولایت تحریکی چونکہ ایک باطنی شے ہے۔ لہذا اس کی موجودگی کا علم صرف معجزہ سے ہوتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں معجزہ ظہر ہوتا ہے۔ ولایت تصرف و ولایت تحریکی کا۔

انبیاء مُرْسَلِین نے جس قدر خرق عادت افعال پیش کیے وہ بقدر ان کی ولایت کے ہوتے تھے۔ یعنی ان کے معجزات کی نوعیت سے ان کی ولایت تصرف کی وسعتوں کا اندازہ ہوتا تھا۔ جیسے جیسے ان وفات مقدسہ نے معجزات پیش کیے۔ دیے دیے ان کی ولایت تصرف اور ان کی وسعتوں کا ہمیں علم ہوا۔

تو انبیاء مُرْسَلِین کی ولایت جانتے کا ہمارے پاس ایک ہی ذریعہ ہے

لَمْ يَمْدُدْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ آيَةً  
 مِثْلَ مُوسَىٰ فِي رُفَادِ الْجَيْلِ فَوْقَ رُؤُوسِ الْمُتَفَقِّينَ  
 عَنْ قَوْلِ مَا أَمْرَوْا بِهِ ؟ فَقَالَ امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
 أَيْ وَاتَّذِي بَعْثَةً بِالْحَقِّ بَنِيَّا مَامِنْ آيَةً كَانَتْ لَاهِدَةً  
 مِنَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ لَدْنِ آدَمَ إِلَى أَنْ اسْتَهِيَ إِلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى  
 اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ الْأَوْقَدَ كَانَ لِمُحَمَّدٍ مِثْلُهَا أَوْ  
 أَفْضَلُ مِنْهَا۔ (الْحِجَاج طَبَرِي ج ۱ ص ۲۷) مُطَبَّعَةُ سُجْنَتِ  
 كَامِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامَ سَعْزَنْ كَيْدَيْا گَيْا کَہ اے امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ !  
 کیا حضُور کو بھی ایسا مَعْجَزَہ وَکَمَال دیا گیا تھا جیسا کہ مُوسَیٰ کو دیا گیا  
 تھا۔ مُثُلُ پَادِر کے جو بلند کیا گیا تھا ان لوگوں کے سروں پر حضُرت  
 مُوسَیٰ کے مُنَافِق تھے۔ تو امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ نے جواب میں فرمایا۔  
 اس ذات کی قسم جس نے حضُور کو مَعْبُوث بِرَسَالَت کیا ہے۔ آدم  
 سے کہ حضُور تک کوئی ایسا مَعْجَزَہ وَکَمَال کسی بُنی کو عطا نہیں کیا  
 گیا جو سب کا سب حضُور کو عطا نہ کیا ہو۔ بلکہ اس سے بھی نیا وہ  
 اور امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں  
 خدا نے جو کچھ انبیاء کو عطا کیا وہ سب کا سب حضُور کو بھی عطا  
 کیا، مگر جو حضُور کو عطا ہو، وہ کسی بُنی کو عطا نہیں ہوا۔  
 (الْتَّسِيرُ الصَّافِي ج ۲ ص ۲۷)

\* \*

## ولایتِ انبیاء

لِرَحْمَةِ

## ولایتِ علی

یہ بات بیان کی جا چکی ہے کہ دامنِ انبیاء و مُسْلِمین میں بھی ولایت  
 پائی جاتی ہے۔ مگر یہ ولایت بقدر ان کی نبوت و رسالت کے ہوتی ہے  
 اور یہ کہ ان کے معجزات ان کی اسی ولایت کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ مگر حضُور اور  
 حضرت علیؑ کی ولایت چونکہ ان تمام پر حاوی ہے۔ لہذا جو کمالات بھی انبیاء  
 و مُسْلِمین علیمِ السلام میں فردا فردا پائے جاتے تھے۔ وہ رسالت مآب  
 اور حضرت علیؑ میں میں جیسیت المجموع موجود تھے، بلکہ ان سے بھی بہت زیادہ  
 جس کا اظہار صادق آلِ محمدؐ نے بایں الفاظ فرمایا ہے۔

”اَنَّ اللَّهَ لَمْ يُعِطِ الْأَنْبِيَاءَ شَيْئاً إِلَّا وَقَدْ أَعْطَى مُحَمَّدَ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ جَمِيعَ مَا أَعْطَى الْأَنْبِيَاءَ“  
 (بصائر الدجالات ص ۲۷، شجر طولی ص ۲۷، تفسیر الصافی ج ۲ ص ۲۷)

ذ۔ نے انبیاء کو ایسی کوئی شے عطا نہیں کی، جو تمام کی تمام حضُور  
 علیہ الرَّضْلَة وَالسَّلَام کو عطا نہ فرمائی ہوں۔

امام حسن عسکری علیہ السلام تو بیان تک فرماتے ہیں۔

”قَيْلَ لِامِيرِ الْمُؤْمِنِينَ يَا امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ هَلْ كَانَ

ماعبد اللہ" (کافی ج ۱ ص ۱۹۶ ایران)

خدا نے ہمیں بہترین مخلوق پیدا کیا۔ اور صورت دی تو بہترین صورت اور اپنے بندوں میں اپنی آنکھ اور مخلوق میں اپنی بولتی ہوئی نہان بنایا۔ اس نے اپنے بندوں پر ہمیں اپنا دست کشادہ اور حمت دشفقت والا تھد قرار دیا۔ ہمیں اپنا وہ چہہ کہا جس سے اس کی پہچان ہوتی ہے۔ اور وہ دروازہ قرار دیا جو اس کے جو دکی دلیل ہے۔ ہم زمیوں اور آسمانوں میں اس کے خزانے ہیں۔ ہماری وجہ سے درخت پار آ رہوتے اور ان کے پھل پکتے ہیں۔ دریاؤں کی روانی، بارانِ رحمت کا نزول اور زمین کی رویدگی بھی ہماری وجہ سے ہے۔ ہماری عبارت سے خدا کی عبادت ہوتی۔ اگر ہم نہ ہوئے تو خدا کی عبادت نہ ہوتی۔

یہ تمام حقائق حضرت علیؑ اور دیگر آئمہ اہل بیت علیہم السلام کی ولایت مطلقہ کا واضح ثبوت ہیں۔ اور چونکہ یہ ذرا سے مقدمہ حال ولایت مطلقہ ہیں۔ لہذا متصرف فی العالمین ہیں جس کی چند ایک مثالیں پیش خدمت ہیں۔



### فرمانِ امام محمد باقر علیہ السلام

"نَحْنُ حَجَّةُ اللَّهِ وَنَحْنُ بَابُ اللَّهِ وَنَحْنُ لِسانُ اللَّهِ وَنَحْنُ وَجْهُ اللَّهِ وَنَحْنُ عَيْنُ اللَّهِ فِي خَلْقِهِ وَنَحْنُ وَلَةُ امْرِ اللَّهِ فِي عِبَادَهِ"

(اصول کافی ج ۱ ص ۱۹۹، تفسیر البران ج ۱ ص ۱۹)

ہم حجت خدا، اللہ تک پہنچنے کا دروازہ اور اس کی زبان ہیں۔ اور ہم، ہی اللہ کا چہہ و اس کی مخلوق میں اللہ کی آنکھ اور اس کے بندوں میں اس کے امر کے دلی ہیں۔

### فرمانِ امام جعفر صادق علیہ السلام

"أَنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا فَاحْسَنَ خَلْقَنَا وَصَوْرَنَا فَاحْسَنَ صَوْرَنَا وَجَعَلَنَا عِيْنَهُ فِي عِبَادَهِ وَلِسَانَهُ الْبَاطِنَ فِي حَلْقَتِهِ وَيَدَهُ الْمِبْسُوْطَةُ عَلَى عِبَادَةِ الْتَّرَافِهَ وَالرَّحْمَةِ وَوَجْهُهُ الَّذِي يُوْتَى فِيهِ وَبَابُهُ الَّذِي يَدْلِلُ عَلَيْهِ وَخَزَانَهُ فِي سَمَاءَهُ وَأَرْضَهُ بِنَا شَمَرَتِ الْأَشْجَارُ وَأَيْنَعَتِ الشَّمَارِ وَجَرَتِ الْأَنْهَارُ وَبَنَى يَنْزَلَ غَيْثَ السَّمَاءِ وَنَبَتَ عَشَبُ الْأَرْضِ وَبَعَادَتِنَا عِبَادَةُ اللَّهِ وَلَوْلَا نَحْنُ

میں نے سُنَا کہ سب نے مل کر جواب دیا "عَلَيْكُ الْسَّلَامُ" اُنہیں کہتے ہیں میں نے علیٰ ترضی سے پوچھا کہ کیا وجہ ہے کہ ہمارے سلام کا جواب انہوں نے نہیں دیا اور آپ کے سلام کا جواب آیا۔ پھر آپ "اصحاب کھف" کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا کیا وجہ ہے کہ تم نے ان کے سلام کا جواب نہیں دیا۔ اور میرے سلام کا جواب دیا۔ انہوں نے کہا، کہ ہم صد عقین اور شبدہ میں سے ہیں اور ہمیں حکم ہے کہ کسی سے بعد مردُون تکلم نہ کریں۔ مگر ہمیں سے یاد ہی نہیں۔ اس کے بعد آپ نے ہوا کو حکم دیا کہ بساط کو اٹھائے اور دینہ پہنچا دے۔ جب دینہ پہنچے تو ہم نے اور خود علیٰ مرتفع نے دیکھا کہ رسولؐ کی آخری رکعت تھی اور آنحضرتؐ یہ سورہ (أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ لَنْ تَلَادَتْ فِرَابِبَتْ) میں سے ہے۔ (حدیقتہ الشیعہ ص ۱۷)

مثال نمبر ۲

### مائن میں پہنچنا

درکتاب خارج و جرایح ایں حکایت را بایں طریق نقل کر دہ کہ امیر المؤمنین کی صحیح در دینہ مسجد رسولؐ نے امیر مسجد کا مشبِّر رسولؐ خدار بخواب دیدم و مرا صیحت فرمود تب غیل تکھنیں و ماز بر سلمان فارسی و میں الحمال بیدلین دمیر و مکہ و صیحت سخن حمل نامہ و جمیک از مردان حاضر بودند زیرین دینہ مشایعت امیر المؤمنین علیہ السلام کر دیا۔ ایشان را اوداع نمودہ رہی شد و چون ہمہ ہناز نظر ہمہ امیر المؤمنین را در مسجد دیدند فرمود کہ بر سلمان نماز کر دیم داود و فن نمودہ آنام کثیر حضرا تصدیق قل آنحضرتؐ نکر دندوان اسر احوال میں مر دنما آنکہ بعد از موت مکتوبی از ملین رسید کہ در فلان روز پھر حضرتؐ علیؐ نے سلام کیا۔ "السلام علیکم یا معاشر العتبدیین"

## تصرفِ قل کی مثالیں

مثال نمبر ۱

### ہوا پر تصرف

یہ حدیث اکثر کتابوں میں مرقوم ہے۔ مگر جو کچھ اہل سنت نے اپنی کتب معتبرہ میں لکھا ہے اور ہم نے دیکھا ہے، اس کو نقل کر رہے ہیں۔ اُن ابن مالک جو مشہور اصحاب رسولؐ میں سے ہیں۔ روایت ہے کہ ایک قبیلہ نے بطور ہدیہ ایک غالی پیغمبر رسولؐ خدا کی خدمت میں پیش کیا، رسولؐ علیؐ نے مجھ سے فرمایا کہ اُن سے اس کو زمین پر پہنچا دو، اور فلاں فلاں دس ہزار ہمیں کو بلا لاو۔ میں مبارکرے آیا جکم ہوا کہ اس پر سب بیٹھ جاؤ۔ ہم سب اُس پر بیٹھ گئے، پھر علیؐ کو بلایا اور تا دیر راز دنیا کی باتیں ہوئیں، پھر علیؐ بھی اس بساط پر آگئے۔ اور ہوا کو حکم دیا کہ بساط کو اٹھا کر تیزی سے چل، ہوا اپنے دُوش پر لے چلی۔ کچھ دیر بعد علیؐ نے حکم دیا کہ زمین پر اتار دے، ہوانے بساط کو زمین پر اٹھا دیا، پھر آپ نے ہم سب سے پوچھا، جانتے ہو، یہ کونی جگہ ہے۔ یہ مقام "کھف و قریم" ہے، جہاں "اصحاب کھف" خوابیدہ ہیں پس اٹھواد ران کو سلام کرو، ہم سب نے سلام کیا، مگر کسی کا جواب نہ آیا پھر حضرتؐ علیؐ نے سلام کیا، "السلام علیکم یا معاشر العتبدیین"

و جمیٰ کثیر در دوران اخیرت بود که از مسجد مروی بلند مقطع در آمد و شمشیر حائل کرده بود و خصم دعیید رپی او بود مسلمان از هر طرف گردن ہا بلند کردن و چشم ہا بر او دخستند و منتظر بودند که معلوم شود کہ ایں سر کیست و پچ کار آمده آن مسلم بربان فیض گفت کدام است از شما که متولد شده است در حرم مشهور است بکرم خلیفہ رسول است ذریح نبولت فنائب ہر غالب فرزند ابی طالب علیہ السلام است و قائل ابطال عرب است و مفرج ہوم و کربت و عیتہ علوم نبیت و معدن علم فتویت و حجۃ اللہ و صی رسول اللہ است۔

و ہمیں تعداد صفات آنحضرت چنانچہ باید نمود پس امیر المؤمنین علیہ السلام سر برآورده و فرمود کہ چیست تو رایا ایا سعد بن فضل بن زین بن مدر کہ بن بخشہ بن صلت بن حرث بن اشعت بن سمع دیجی ہر طلبی کہ داری بگو و ہر چیز بخواہی بخواہ پس آنمر گفت بن رسیدہ کہ تو جانشین رسول خدائی و حلال مشکلائی و من رسول از جانب قبیلہ عتمہ کر گشت ہزار خانہ دارند و فرستاده اند بآن جوان اک کشته شده است و اختلاف در میان قوم ہم رسیدہ است و قائل اد و اینک آنچوں درنابوت است بر درایں مسجد اگر تو اور ازند کنی ک کشند خود انسان و بد و فادا زی قوم اصلاح بدل شود من با ایں قوم بہرہ اسلام می آدمیم والا بر ای کہ آمده ایم و بر کفر دین خود ثابت خواهیم بود گمان مایست کہ ایں قوم تین بر یکدیگر نہند ناکارشان یک جا سد۔

میشم گوید بیس آنحضرت امر فرمود مبن کہ یا میشم بر تسریں مسلمان سوار شود در کوچہای کو فرما کن کہ سر کہ بخواہ نظر کنند آنچہ خدا تعالیٰ بن ابی طالب کہ

سلمان بحیت الہی و اصل شدہ اعرابی حاضر شد و ملکب نماز غسل اور شدہ و از ماقب گشت و چون تاریخ مکتوب بالا ملاحظہ نہ دہنہ باز دز بود کہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام شدہ بود حدیقتہ الشیعہ ص ۲۷) کتاب خراجی در جامع میں یہ روایت زادان سے مقول ہے کہ میں نے سلام فارسی کی نمازیت پڑھاتے ہوئے حضرت علی کو دیکھا اسی کتاب میں تحریر ہے کہ ایک صبح امیر المؤمنین مسجد میں آشیف لائے او فرما یا کہیں نے آج رات رسول نماز کو خواب میں دیکھا کہ مجھے حکم دیا، کہ تم مدان جا کر سلام فارسی کی تجویز تحقیقین اور نماز جنازہ پڑھا و نہ دایں جا بھوں، یہ کہہ کر آپ روانہ ہو گئے۔ وقت طہر چب لوگ مسجد میں آئے تو آپ کو مسجد میں دیکھا کہ آپ فرما رہے ہیں کہ میں ابھی ابھی مدان سے بعد تجویز تحقیقین و نماز جنازہ پڑھا کر، آرہا پہلوگوں کو یقین نہ آیا۔ بعد میں ایک خط مدان سے آیا کہ فلاں روز سلام فارسی نے انتقال کیا، اور ایک شخص نورانی صورت نماز جنازہ پڑھا کر حشیم زدن میں غائب ہو گیا۔

پھر لوگوں نے جب خط میں تاریخ دیکھی تو وہ وہی تاریخ تھی جس روز ائمہ المؤمنین نے اپنی مدانی کی روائی کا تذکرہ کیا تھا۔

مثال نبیت

## موت و حیات پر تصرف

علامہ مقدس اردبیلی کی کتاب میں یہ دیجس پا قعہ بھی ملاحظہ کرتے چلیں۔

”و کتاب روشنہ کہ از کتب معتبرہ اہل حدیث است لبند صحیح از میشم تمار نقل کرده کہ او گفت در جامع کوفہ در خدمت امیر المؤمنین علیہ السلام ایم

گفت "لبیک لبیک یا حجۃ اللہ علی الاسم والمتفرد بالفضل والانعام، آنحضرت پریکر کمن تکلک یا غلام یعنی ای لپرس تو را کر کشته است پس در جواب گفت" قتلنی عیی حارث بن خسان" یعنی مرا عمن حارث کشته است پس امیر المؤمنین گفت بآن پرسکر که برو بیان قوم خود و ایشان را خبر ده پس گفت یا مولا سرا دیگر کاری بقوم و قبیلہ نیست میسر کم که مرا بار دیگر بخشد از خدمت شما حرم میانم و تو انم دیگر بپاس مولای خود رسید یا مولی نمیردم پس آنحضرت رو بجانب آن مرد کرده فرمود که تو برو بجانب قوم خود و ایشان را ایشان را با آنچه ویدی و شنیدی آن سرد نیز گفت "لا والله لا افارقك" یعنی نمیردم بجدا قسم ای مولای من و بعد از ایس از شما عدای نمیکنم بلکه در خدمت شما میباشم تا وقتی که ایل موعود بر سرداز حجت تعالی دو را کسی که حق بر اذن اپنے شرود و تابع دیگر حق نشود و آن هر دو تن با خدم و عبیدی که همراه داشتند در خدمت امیر المؤمنین علیہ السلام اپنے سرمهد تا سفر صفیین پیش آمدند و در آن سفر بپر تبرہ شادوت نایز شدند" (حدیقتہ الشیعہ ص ۲۹۷ م ایران)

کتاب و رضنه میں ہو محترم اور مستند ہے بہ سند صحیح میثم تمارے نقل کیا ہے کہ تم کثیر تعداد میں سجد کو فہر میں خدمت امیر المؤمنین میں جمع تھے کہ دروازہ مسجد سے ایک شخص بلند فامست با شمشیر معہ خدم و شپم اندر داخل ہوا، بہب حیران تھے کہ یہ شخص کون ہے اور کیوں آیا ہے۔ اس نے آتے ہی بالفاظ فیض اور بلند آواز سے کہا تم میں وہ کون ہے جو حرم میں پیدا ہوا ہے، جو درخواستیں مشہور ہے اور خلیفہ رسول وزریج بتوں ہے۔ غالب علی کل غالب علی ابن ابی طالب

برادر رسول است و صی او عطا نمودہ باید کہ در ظاہر بخف حاضر شود پس من بر شتر او سوار شدم در کو چہاری کوفہ زد اکرم و خلق تما می آنجا حاضر شدند حضرت امیر المؤمنین با آن رخاطب نمود کہ تو نیز با همراهان خود دو ایں تا بوت نیز در آن محل حاضر آئید و آنحضرت با عمار و جامشہ رسول خدا حاضر شدہ فرمود کہ سرتا بوت و اکشودند جوانی مختلط خوش می شو ش ممی دراد بود حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام از آن مرد پرسید کہ از قتل این جوان چند روز پہلے گفت چہل دیگر شدہ کہ شام در بستر خوابیدہ بود صبح اور کشته یا فتنہ کہ سرمش را از گوش تا گوش بر پیدہ بودند و پنجاہ کس طالب خون او نیند و امید دارند کہ با عجیز شما زندہ شود و قاتل خود را نشان دہد تا شک و شبہ از ظاہر باردد

پس حضرت امام علیہ السلام فرمود کہ قاتل اعم او است چرا که دختر اور اخوات است بود و اگر اشتہم او زاین عضہ او را کشته است اعزیزی گفت یادی اللہ تا مردم از ایں پسرا آنچہ فرمود یہ لشون نہ فتنہ از میان میں بطرف نمی شود بعد از آن امیر المؤمنین علیہ السلام برخواستہ حمد و شناختی بھائی آور دعوات بر سول خدا فرستادہ گفت کہ بقرہ بنی اسرائیل نزد حق تعالی عزیز تراز علی بن ابی طالب نبود کہ بعد از ہفت روز پارہ اور اب مردہ زدند بحکم خدا آن مردہ زندہ شد من پارہ اسی از اعضا ی خود را بپین مردہ میزخم بیتیں کہ عضوی از میں تر و احباب تعالی عزیز تراز جمیع اعضا ی آن بقرہ است و بیش آمده سرپایی مبارک را بر آن جوان زدہ فرمود کہ یا مرد کہ بن حنظله بن سعیی بخیزی میثم گوید فی اسحال دیدم کہ جوانی ہم چو آفاب برخواستہ

بنی اسرائیل کی گانے حق تعالیٰ کی نظر میں علیٰ سے زیادہ عزیز نہ تھی کہ سات روز کے بعد اس گانے کا ایک بخوبی امردہ کے جسم پر مارا اور امردہ نندہ ہو گیا۔ میں اپنے اعضا، کا ایک حصہ اس کے جسم پر مارتا ہوں اور یقینی کرتا ہوں کہ میرا عضو بدلن، خدا نے تعالیٰ کے نزدیک اس بقدر (گانے) کے تمام اجزاء سے عزیز تر ہے البقرۃ بنی اسرائیل کا واقعہ قرآن مجید میں تفصیل سے ہے۔ دیکھنے والے دیکھ سکتے ہیں، پھر آپ نے آگے بڑھ کر ایک بخوبی ماری اور فرمایا: یا مدرکہ بن حنفیہ بن یحییٰ قُمْ بِاذْنِ اللَّهِ ۖ اللَّهُ كَهْ حَكْمُ سَطْنَبِهِ ۖ اِنَّمَا کہتے ہیں کہ ہم نے دیکھا کہ وہ جو ان امردہ، لبیک لبیک یا حجَّةَ اللَّهِ، کہتا ہوا اٹھ کھڑا ہوا حضرت نے اُس سے پوچھا، تجد کوئی نے قتل کیا ہے؟ اس نے کہا کہ میرے چھاڑا جا رہا تھا۔ آپ نے فرمایا اچھا جا اور اپنی قوم کو حاکم نہیں کیا۔ اس نے کہا ہیں اب اپنی قوم میں واپس نہیں جانا چاہتا، باقی زندگی مولا آپ کے قدموں میں گزاروں گا۔ آپ نے اُس امرد سے کہا تو ہی جاکر قوم کو اپنے اس سے مطلع کر دے۔ اس شخص نے بھی یہی بات کہی کہ واللہ میں اب آپ کے قدموں سے جو نہیں ہونا چاہتا۔ چنانچہ دونوں نے خدمت امیر المؤمنین، ہیں زندگی گزار دی۔ اور جنگِ صفين میں مرتبہ شہادت پر نائز ہوئے۔

### مثال نمبر ۲

#### تبديلی انواع پر تصرف

ملامہ مقدس اور بیلی کہتے ہیں۔

ہے۔ حامل علم نبوت ہے اور محدث علم فتوت ہے بس امیر المؤمنین نے اس کی طرف دیکھا اور فرمایا، اے ابا سعید بن فضیل بن ریبع بن مدرکہ بن شعبی بن صلت بن حرث بن اشعت بن سمعیع دیکھی۔ تجھے کیا ہو گیا ہے جو مطلب کہ تو رکھتا ہے بیان کیوں نہیں کرتا، اس شخص نے کہا، میں نے سنا ہے کہ آپ جانشین رسول ہیں اور عالم مشکلات ہیں۔ میں قبیلہ عقبیہ کا جو ساٹھ ہزار خانہ میں آباد ہیں۔ ان لوگوں نے مجھے ایک جوان کی میمت دے کر بھیجا ہے جس کو قبید کے سی شخص نے قتل کر دیا ہے قبیلہ میں سخت اختلاف پیدا ہو گیا ہے، قریب ہے کہ ہزاروں بے گنا ہوں کا خون بہہ جائے آپ اگر اس کو زندہ کروں اور یہ اپے قاتل کا نام بتلاد سے تو یہ فساد فرو ہو سکتا ہے۔ میشتم تماز کہتے ہیں کہ امیر المؤمنین نے مجھے برادر رسول خدا کی طاقت الہیہ کا منظا ہو دیکھنا ہو تو وہ آجائے چنانچہ ایک بڑی مخلوق مجمع ہو گئی۔ امیر المؤمنین نے اس مرد اور اس کے ساتھیوں کو بلایا جو ان کی لاش سامنے رکھی گئی۔ آپ نے پوچھا، اس کے قتل کو کتنا زمانہ گزرا اُس سردنے کہا، اکتا لیس روز قبل، رات کو اپنے بستر پر بہاراں سویا، صبح کو مقتول پایا گی۔ امیر المؤمنین نے فرمایا، اس کا قاتل اس کا چچا ہے۔ کیونکہ اس کی لڑکی سے اس نے رشتہ کرنے کو انکھا کر دیا تھا، اس شخص نے کہا، یا امیر المؤمنین اجنب سک آپ اس کو زندہ کر کے اس کی زبان سے قاتل کا نام نہ کبودا دیں گے، فتنہ فرو نہیں ہو سکتا۔ امیر المؤمنین نے پہلے حمد دشنا سے الہی فرمائی۔ رسول خدا پر درود مسلم بھیجا، پھر دعا کے لیے دستِ مبارک بلند کیے اور کہا کہ

نماز جی کتا ہو گیا اور بیاس ہوا میں اڑ گئے۔ وہ روتا تھا اور دُم ہلاتا تھا۔ آپ کو اس پر زرم آیا اور پھر اس کو اصل شکل میں کر دیا۔ یعنی آدمی بنادیا۔

مثال نمبر ۶

### تصویر کو شیرہ بنانا

کتابِ یون اخبار ارضیا میں مذکور ہے کہ اموں الرشید نے حب المام علی فنا کو ولی عبد بن ادی تو کچھ عرضہ بخط کے آثار رونما ہوئے سلسلہ ابر فراں مقطع ہو گیا اموں الرشید پریشان ہوا کہ کیا امام کی خدمت میں طلب باراں کی دعا کے لیے بھیجا آپ نے فرمایا کہ میرے بعد اڑوں خدا نے مجھ سے خواہ میں فرمایا کہ طلب باراں کے لیے دعا کو صحر کا رُخ کرو، خدا تمہاری دعا قبول فرمائے گا۔ چنانچہ آپ دعا کے لیے صحرائیں تشریف لے گئے لوگ ہمراہ تھے، جب آپ نے دعا فرمائی تو ابرا مٹا لوگ خوش ہوئے۔ آپ نے فرمایا یہ بادل یہاں نہیں فلاں مقام پر برسے گا۔ بادل پھر اٹھا، پھر آپ نے فرمایا کہ فلاں مقام پر برسے گا۔ یہاں تک کہ کئی بار بادل اٹھے اور پھلے گئے آندر می بار جو بادل اٹھتا، تو آپ نے فرمایا، یہ بادل تمہارے داسٹے ہے اب تم لوک اپنے اپنے گھر پلے جاؤ، چنانچہ کچھ لوگ ابھی گھر پہنچنے بھی نہ پائے تھے کہ موسلا دھار بارش شروع ہو گئی اور جل تھل ہو گیا۔ لوگوں نے آپ سے نوادست کی کہ اب شہر تباہ ہونے والا ہے۔ فرمزی بیٹی اس بارش کے لئے ہانے کی دعا فرمائیے، امام نے دعا کی اور بارش روک گئی۔ یہ واقعہ بان زد ناس دعماں ہوا۔ لوگوں کی عقیدت امام سے بڑھ گئی۔ حاسین اور معاذین

و از جملہ ترب و منزلت آنحضرت برگاہ الہی آنکہ اسماء عظام ربیانی بیشتر از آنچہ ہمہ سینیاں صلوات اللہ علیہم اجمعین تعلیم کر دے بودند اما آنحضرت بہ تنہائی تعلیم دادہ شدہ بود چہ ہر معجزہ از ہر پیغمبری برکت اسمی ظہور کر دے و جمیع آنہا از آنحضرت بحرات درست نظائر شدہ دو عالمی آنحضرت ردنی شد و ہر اسی را بہ نیتی کہ بر زبان میراندی الفور اثر آن ظہور میرسید و اگر زبان را بدین اعداء حرکت نہیں اور آں رضای الہی منظور بود چنانچہ مشهور است کہ خارجی را با دیگری خصوصت بود محکمہ بنزد آنحضرت بر زند حضرت امیر المؤمنین حکمی کہ بابت کرد آں خارجی گفت ولا عدلت فی القضیۃ، یعنی در ای قضیۃ بعد العدالت حکم بخودی امیر المؤمنین علیہ السلام گفت "اخسا یا عدو اللہ" فی الحال خارجی بعثت سکی شدہ رعنی کہ پرشیمہ بود بہ ہوارفت و آں ملعون و مسیح بنا نیس و جز شیکہ واشک ارجیش میرنیت پس آنحضرت را برو حرم آمدہ اب مبارک بجنبانیہ خارجی بصورت اول شد ختنش" (حدائقہ الشیعہ ص ۲۲۵)

یعنی خداوند عالم نے اپنے اسماء عظام "ہر ہنی کو تعلیم فرمائے اور سب سے زیادہ، سید الانبیاء، اور سید الادیما" (وصی بخوب خدا) کو تعلیم فرمائے، جس کا اثر یہ تھا کہ جو دعا بھی آپ ان کے توسل سے مانگتے قبول ہو جاتی۔ جزو زبان سے فرماتے فرما ظہور پذیر ہو جاتا۔ چنانچہ ایک روز ایک خارجی اور ایک دوسرے شخص میں نزاع ہوا اور مقدمہ امیر المؤمنین کے سامنے پیش ہوا اور آپ نے فیصلہ خارجی کے خلاف دیا۔ وہ بھرٹا اور کہا، آپ نے فیصلہ عدالت کے خلاف کیا۔ آپ کو یہ بات ناگوار گز ری، برافروختہ ہو کر فرمایا "اخسا یا عدو اللہ" فی الغور دہ

## مثال نمبر ۲

## زمین کی وسعتوں پر تصرف

## میدانِ بُوك میں پہنچنا

یہ بات کم دیش سب ہی جانتے ہیں کہ غزروہ بُوك میں حضرت علیؑ شریک نہیں ہوئے تھے۔ کیونکہ حضور نے انہیں مدینہ میں اپنا قائم مقام بنانے کا چھوڑا تھا۔ اور غزروہ بُوك میں واضح اکثریت کے باوجود مسلمانوں کو ہر بیت سے دو چار ہونا پڑا۔ اور ان کے قدم میدانِ جنگ سے اکٹھر گئے حضور کو پریشانی ہوئی۔

فَنَزَلَ جَبْرَائِيلُ وَقَالَ يَا بْنَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَقْرِئُكُمُ الْكِتَابَ  
وَيَبْشِّرُكُمْ بِالنَّصْرِ وَيَخْبُرُكُمْ أَنَّ شَعْتَ اِنْزَلْتَ  
الْمَلَائِكَةَ يَقَاتِلُونَ وَانْشَتَتْ عَلَيَا فَادْعُه  
يَا تَيْكَ فَاخْتَارْتَ لِتَبْيَ مُصْلِي اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهَا  
فَقَالَ جَبْرَائِيلُ دَوْجَهْكَ نَحْوَ الْمَدِينَةِ وَنَادَيَا  
ابَا الفَيْشَ ادْرَكَنِي يَا عَلِي ادْرَكَنِي، ادْرَكَنِي يَا عَلِي قَالَ سَلْمَانُ  
الْفَارَسِيُّ وَكُنْتُ مَعَ مَنْ تَخَلَّفَ مَعَ عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
فَخَرَجَ ذَاتِ يَوْمِ يَرِيدُ الْحَدِيقَةَ فَمَضَيْتُ  
مَعَهُ فَصَدَ النَّخْلَةَ يَنْزَلُ كَرْبَلَا فَهُوَ يُنْشِرُ وَانَا  
الْجَمِيعُ اذْسَمْتُهُ يَقُولُ لَبِيْكَ لَبِيْكَ هَا

نے مامون الرشید سے جاکر شکایت کی کہ بارش تو خدا کے حکم سے آئی تو نے امام کو بھیک کران کو مقبول عام ادھر خود کو ناکام نہادیا۔ یعنی حکم دے کر ہم ان کو بلا کر ان سے مباحثہ کریں اور ان کی مجبوری دُنیا پر خاہ کر دیں۔ مامون الرشید نے اجازت دے دی۔ امام کو بلا یا گیا اور منہ العین نے کہا کہ یہ بارش جس کو آپؑ اپنی دُعا کا نتیجہ تھا یہی تو خدا کے حکم سے اتفاق اپنے وقت مقتدرہ پر آئی۔ آپؑ کا اس میں کوئی دخل نہیں تھا۔ بلکہ جب امیر المؤمنین مامون الرشید نے یہ عزت آپؑ کو بخش دی۔ امام نے فرمایا کہ مخلوق جس نعمت کی شکر گزار ہے ویں بھی اس نعمت کا شکر گزار ہوں گے۔ رہا یہ کہ تیرے امیر المؤمنین نے یہ عزت مجھے بخشی ہے قطعی غلط ہے۔ یہ مقام اور مرتبہ خداوند عالم کی جانب سے مجھے کرامت ہوا ہے۔ انہوں نے کہا، اچھا خدا کی جانب سے کرامت ہوا ہے تو تم بھی ابراہیم کی طرح کہ انہوں نے مردہ طاکر دل کو زندہ کیا تھا۔ اس قالین کے دشیروں کی تصادر کو حکم دیں کہ یہ زندہ ہو کر ہمیں کھا جائیں، امامؑ نے تھکمانہ انداز سے شیروں کی تصویر سے خطاب فرمایا: دو نکما فاجر، یعنی اس فاجر کو کھا جاؤ۔ امام کا یہ فرمانا تھا کہ خدا کے حکم سے وہ دشمنوں شیر زندہ شیروں گئے۔ اور اس دشمن خدا کو کھا گئے (حدیقتہ الشیعہ ص ۴۰۹)

اس داقعہ کو علامہ شیخ صدقہ نے اپنی کتاب "امالی صدقہ" کے صفحہ نمبر ۲۵۲ اور علامہ ابوالقاسم احمدی نے اپنی تفسیر "وامع المتنزیل جلد ۱" صفحہ نمبر ۲۵۲ پر درج کیا ہے۔

دے اور چاہیں تو علی کو آواز دیں وہ فوراً آپ کے پاس پہنچ جائیں گے۔ حضور نے حضرت علیؓ کو بچارنا پسند کیا۔ جبریل نے کہا کہ آپ مدینہ کی طرف مُنکر کے آواز دیں کہ اسے مشکل کشا! امیری مدد کو سپیخو! اسے علیؓ میری امداد کو آئیو۔ حضرت سلمان فارسی کہتے ہیں کہ میں اس وقت حضرت علی علیہ السلام کے ساتھ ایک باغ میں موجود تھا اور آپ کو ہجر کے وخت پرے خشک شاخوں کو توڑ رہے تھے اور میں نیچے جمع کر رہا تھا کہ میں نے سُنا کہ امیر المؤمنینؑ نے بیک بیک یا رسول اللہ کہا اور وہ تے ہوئے نیچے اترے اور آثارِ حزن آپ کے چہرہ پر عیاں تھے، میں نے عرض کیا کہ مولا آپ کی پریشانی کا سبب کیا ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ سلمان! حضور کے لشکر کو شکست ہو گئی ہے اور آپ نے مدد کے لیے بھے پکارا ہے، آپ دولتِ سر اُسیدہ میں تشریف لے گئے، جنگ کی زرہ کو زیب تن فرمایا اور سیدہ کو تعریتِ عالی سے آگاہ فرمایا، پھر آپ درودِ دولت سے باہر تشریف لائے۔ اور فرمایا، سلمان! امیرے قدموں کے نشان پر اپنا قدم رکھتے آنا اور پاؤں کو ادھر ادھر نہ ہونے دینا۔ حضرت سلمان کہتے ہیں کہ قسم بخدا ابھی میں نے ستہ<sup>(۱۴)</sup> قدم میں شمار کیے تھے کہ دونوں سفروں کے درمیان آگئے اور غیض و غشہ کے ساتھ کفار پر نہ آور نہ ہوئے اور انہیں منتشر کر دیا۔ اس وقت حضرت جبریل

اناجئنک و نزل والحزن ظاهر علیہ و دمعہ  
ینحدد فقلت مَا شانك يا بابا الحسن قال ياسمان  
حبيش رسول الله صلی الله علیہ واللہ قد انکسر و  
و هويد عونی ويستغثث بـ شـ مـضـیـ فـ دـخـلـ مـنـزـلـ  
فـاطـمـةـ عـلـیـهـاـ السـلـامـ وـ اـخـبـرـهـاـ وـ خـرـجـ قـالـ يـاسـمـانـ  
صـنـعـ قـدـمـلـ مـوـضـعـ قـدـمـیـ لـاـتـخـرـمـ مـنـهـ شـیـشـاـ  
قـالـ سـلـمـانـ فـ اـبـعـتـهـ حـذـ وـ النـعـلـ بـ اـنـعـدـ سـبـعـ  
عـشـرـةـ خـطـوـةـ شـعـامـ عـامـیـعـتـ الـجـیـشـیـنـ وـ الـجـیـوشـ  
وـ الـعـاـسـکـرـ فـ صـرـخـ الـامـامـ صـرـحـةـ لـهـبـ لـهـاـ  
الـجـیـشـانـ وـ تـفـرـقـوـ وـ نـزـلـ جـبـرـیـلـ الـرـسـوـلـ  
الـلـهـ صـلـیـ اللـهـ عـلـیـهـ وـ الـلـهـ وـ سـلـمـ فـرـدـ عـلـیـهـ السـلـامـ  
وـ اـسـتـبـشـرـ بـهـ شـمـ عـطـفـ الـامـامـ عـلـیـ الشـجـعـانـ  
فـانـهـزـمـ لـجـمـعـ وـ وـلـوـالـدـ بـرـ وـرـدـ اللـهـ الـذـيـنـ كـفـرـوـ  
يـغـيـظـهـمـ يـنـالـواـخـيـرـاـ وـ كـفـقـيـ اللـهـ الـمـوـمـنـيـنـ الـقـتـالـ  
بـعـلـیـ اـمـیرـ الـمـوـمـنـیـنـ؛

رمدینۃ المعاجز ص ۲ مطبوعۃ تہ

حضرت جبریل نازل ہوئے۔ اور کہا کہ اسے خدا کے بنی اخدا آپ کو سلام کرتا ہے اور فتح و نصرت کی ایشارت دیتا ہے۔ اور بتا ہے کہ اگر آپ چاہیں تو خدا تعالیٰ کے لیے فرشتوں کو نازل ہے۔

الخلق جيغا وانا الا ياب حب الذى يوب  
 اليه كل شى بعد القضا والي حساب الخلق جيغا  
 وانا صاحب الهنات وانا الجوزن على الاعراف  
 وانا بارز الشيس وانا دابة الارض وانا قسيم النار وانا خازن الجنان  
 وصاحب الاعراف وانا امير المؤمنين ويعسوب  
 المتقين وآية السابقين وسان الناطقين وقام  
 انصوصين ووارث الشبي وخلفية رب العذابين  
 وصراطربى المستقيم وقطاصه والحجۃ  
 على اهل السماوات والارضين وما فيها وما ينها  
 وانا الذى احتاج الله به عليكم في ابتداء  
 خلقكم وانا شاهد يوم الدين وانا الذى  
 علمت علم الينا يا والبلايا والقضاءيا وفصل  
 الخطاب والانساب واستحفظت آيات النبین  
 المستخفين وانا صاحب المصاء والمیسم وانا  
 الذى سخرت لى السحاب والرعد والبرق  
 والظلم والانوار والرياح والجبال والبحار و  
 النجوم والشمس والقمر وانا القرن الحديد  
 وانا فاروق الامة وانا الهدى وانا الذى ادصيي  
 كل شى عددا يعلم الذى اودعته وليسه الذى

نازل هوئے حضور کو سلام عرض کیا اور یہ آیت پڑھی۔  
 "كُفِيَ اهْلُهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقَتَالَ" (علی امیر المؤمنین)  
 (مذکور بالمعاجز ص ٢٦٦ م تہران)  
 اللہ جنگ نیں علی کے ذریعے مؤمنین کے لیے کافی ہے۔

### مثال نمبر

#### ارض وسماء پر تصرف

مجلسی ثانی جامع المتعول والمنقول علام اسید عبداللہ تبریز قدس سرہ  
 نے امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام کا ایک ارشاد نقل کیا ہے جس کے  
 چند فقرات ہم افادہ مؤمنین کے لیے درج کرنے کی سعادت حاصل کرئے  
 ہیں :-

"انما عبد الله وآخر رسول الله وانا امین الله وحازمه  
 وعيبة سره وصحابه ووجهه وصراطه و  
 میزانه وانا الحاشر الى الله وانا كلمة الله التي  
 یجمع بها المفرق ویفرق بها المجتمع وانا  
 اسماء الله الحسنی وامتاله العلیا وآیة الكبیری  
 وانا صاحب الجنة والنار اسکن اهل الجنة  
 الجنة واسکن اهل النار النار والی تزویج  
 اهل الجنة والی عذاب اهل النار والی ایاب

اور بولنے والوں کی زبان ہوں۔ میں ہی فاتح الوضیعین، وارث النبیین ہوں۔ خلیفہ رب العالمین، صراطِ مستقیم اور زمینوں، آسمانوں کی ہر شے پر حجت خدا ہوں۔ تمہاری خلقت سے تم پر حجت اور روزِ حجز اکا شاہد ہوں۔ میں وہ ہوں جس کے پاس منایا دبایا، فضایا، فضل الخطاب اور انساب کا علم ہے آیا۔ انبیاء کا محافظ، عصا، میسیم کا ماکہ ہوں۔ میں ہی وہ ہوں۔ کہ بادل، رعد و برق تاریخی درشنی، ہوائیں، پیماڑ، سمجھنگی کا نجوم اور شکس و تمر جس کے تابع کر دیتے گئے ہیں۔ میں لوہے کا قرن، فاروق الامم اور بادی ہوں۔ میں وہ ہوں جس نے ہر چیز کو گن گن کر لیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس علم کے ساتھ جو بھے دلیعت کیا گیا ہے اور اس راز کے ذریعہ جو خدا نے حضور کو عطا فرما یا اور بچہ حضور نے اس راز سے مجھے اسکا گاہ کیا۔ میں وہ ہوں جسے خدا نے اپنا اسم علم و حکمت اور فہم و دانش عطا فرمایا ہے۔ لہذا اسے لوگوں اقبال اس کے کہیں تم میں نہ ہوں۔ جو چاہوں ممحوس سے نوچھڑو۔

اسے عالم نبیل اوزفا صلیل علامہ اشیخ حسن بن سیدمان علی الم توفی  
لہ علیہ السلام نے اپنی کتاب "مختصر بصائر" کے صفحہ نمبر ۲۲ پر بھی نقل کیا ہے۔

اسراہ الی محمد و اسره النبی الی وانا الّذی  
انجلیسی ربی اسمه و کلمتہ و حکمہ و علمہ  
و فہمہ یا معاشر النّاس اسٹا لونی قبل ان  
تفقدوںی۔ (حق الیقین ج ۲ ص ۷ مطبوعہ ایران)  
میں اللہ کا بندہ اور رسول اللہ کا بھائی ہوں، خدا کا امیں۔ اس کا  
خزاںی، اس کے بھیروں کا مرکز ہوں۔ میں ہی اس کا چہرہ، صراط  
ستقیم اور میران ہوں۔ خدا کی طرف مخلوق خدا کو اکٹھا کر زوالا  
ہوں۔ کیونکہ میں اللہ کا دہ کلمہ ہوں جس سے لوگ اکٹھے ہو جائے  
ہیں۔ میں اللہ کے اسماے حشی، اس کی مثل الاعلیٰ رامشال  
غیلیا، اور آیا ست کبڑی ہوں، جنت و دوزخ کا مامک ہوں  
اس لیے اہل جنت کو جنت میں اور جہنیوں کو جہنم میں بھیوں گا۔  
جہنیوں کی شادی میں کروں گا اور جہنیوں کو عذاب سے دوچا  
بھی میں ہی کروں گا۔ مخلوق خدا کو میری طرف ہی لوٹ کر آنا  
ہے۔ میں وہ ہوں جس کے پاس بعد موت ہر شے کو پلٹنا  
ہے۔ میں ہی تمام خلق سے حساب ہوں گا۔ میں صاحب  
صفات ہوں اور مقام اعراف پر اذان بھی میں دوں گا۔ میں ہی  
سُورج کو نکالتا ہوں اور میں ہی دا بہ الارض ہوں (جس کی قرآن  
کی ذکر کیا گیا ہے) میں قسم النّار، خازن جنت اور صاحب  
عraf ہوں۔ میں امیر المؤمنین عیوب المتقین، آیت السالقین:

## مثال نمبر

## ستارگان پر تصرف

نظام شمسی کے تمام سیارے خواہ وہ زمین ہو یا چاند، زمہر ہو یا مشتری جو  
ہو یا عطارد، نبچپن ہو یا پورا نس ان سب کا سروار ستارہ سوچ ہے۔ اوجیفیت  
میں اس سے حاصل ہونے والی ارجی (ENERGY) کو ان تمام ستاروں کی بقا  
میں بڑا عمل دخل ہے۔ اس مبیب اور طاقت کے مرکز کو ایک بار تھوڑے نہ اپس  
پلٹایا اور دوسری بار مقام بابل پر یعنی سے داپس آتے ہوئے مولائے کائنات  
حضرت علی علیہ السلام نے اسے داپس لوٹایا۔ جس کی تصدیق و توثیق شیخ مفید  
کی کتاب "الارشاد" صفحہ نمبر ۱۰، علامہ ابن محسن بن محمد دیوبی کی کتاب  
"ارشاد القلوب" صفحہ نمبر ۲۲، اور علامہ باشمش بجرانی کی کتاب "مدحیۃ المعاجز" کے  
صفحہ نمبر ۳ سے ہوتی ہے۔ اور اس مبیب ستارہ کو پلٹا کر حضرت علیؑ نے  
سوچ ہج پر اپنے تصرف کا پتہ دیا۔

## مثال نمبر

## فرشتوں پر تصرف

علامہ سید اسما علیل طبری نوری عظمت محمد و آل محمد پر انہا رخیال کرتے  
ہوتے لکھتے ہیں۔

"نسبت خلق بجناب اسرافیل و نسبت رزق بجناب میکائیل

## بادلوں پر تصرف

سماعتہ بن مہران کہتے ہیں۔

"کنت عتندابی عبد اللہ علیہ السلام فارععدت  
الستم و ابرقت فقلاب ابُو عبد اللہ علیہ السلام  
اماٹہ ماکان من هذ الرعد و من هذ البرق  
فاثہ من امر صاحب حکم قلت: من صاحبنا،  
قال: امیر المؤمنین علیہ السلام"  
(الاخلاص شیخ مفید ص ۲۶)

"میں امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں تھا، کہ آسمان  
پر بھلی چمکی اور بادل گئی۔ امام علیہ السلام نے فرمایا کہم جانتے  
ہو۔ کہ بھلی کی یہ گرج و چمک کس کے حکم سے ہے۔ یہ  
تمارے صاحب کے امر سے ہو رہا ہے۔ میں نے عرض کیا  
کہ کون صاحب؟ امام علیہ السلام نے فرمایا۔ امیر المؤمنین  
علیہ السلام۔

شیخ مفید علیہ الرحمۃ اس پایہ کے عالم اور ثقہ ہیں، کہ ان کے  
علم و فضل اور ثقا ہست۔ پر کچھ کہنا عبیث ہے۔

دانیا اور زمین اسماں اور جو کچھ ان میں ہے۔ یہ سب انہی کے صدقہ میں اور انہی کے لیے ہے۔ اور انھیں باذن خدا ان پر تصرف حاصل ہے۔ راس عدک کہ کوئی فرشتہ نہ کوئی فعل بجالا تا ہے اور نہ کوئی فرشتہ کوئی حرکت کرتا ہے اور نہ کوئی تصرف کرتا ہے مگر ان ذوات مقدسہ کی اجازت دا ذن سے یعنی تمام ملائکہ ان کے اذن کے تحت انفال بجالا تے اور کائنات میں تصرف کرتے ہیں۔

علامہ مزاحیہ نوری لکھتے ہیں۔

”الملک لا یتحرک الا باذنہ علیہ السلام“

(نفس الرحمن ص)

کوئی فرشتہ امام کی اجازت کے بغیر حرکت نہیں کرتا۔ آئیے! آپ کو کفایت المودین کی ایک اور پرمغز و معرفت پر مبنی عبارت سے روشناس کرائیں۔ چنانچہ عمدة الاصولین علامہ سید اسماعیل طبری نوری لکھتے ہیں۔

”شکی نیست کہ امیر طاہرین صلات اللہ علیم جمیع از برائے ایشان است دلایت مطلقہ کہ حق تعالیٰ قرار داد از برائے ایشان و آں راجاری و ساری ساخت درکافہ کائنات دقرار داد در نزد ایشان ہفتاد دو اسم عظیم الہی اینکہ تصرف نمایند در کافہ کائنات باصرہ اذن خدا نے خصوصاً در مقام اعجاز کہ قادر نہ باصرہ الہی مغلب“

نسبت امامہ سبحان عزرا ایل رع، و سائر ملائکہ از مولکین اب باد و امثال آں لپیگوئیم کہ شانِ محمد و آں محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اجل وارفع از آں است“

(کفایت المودین ج صفحہ ۲۴۹ ط ایران)

علم کو حضرت اسرائیل کی طرف، رزق کو میکائیل کی طرف اور روت کو جناب عزرا ایل علیم السلام کی طرف نسبت دی گئی ہے اور اسی طرح تمام ملائکہ جو پانی اور ہوا اور دلچیزیوں پر مسلط ہیں (یہ امور ان کی عظمت کی دلیل ہیں) مگر میں یہ کہتا ہوں کہ شانِ محمد و آں محمد ایں سے بہت بلند اور اعلیٰ وارفع ہے۔

چھپر فرماتے ہیں :-

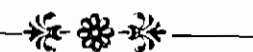
”ہمہ ملائکہ و سائر خلائق خدام و عتبہ بوس درگاہ آں بزرگوار نمایند و خدا نے تعالیٰ آں بزرگوار از اولیٰ برکات کائنات نمودہ از ملائکہ و انبیاء و ارضیں و سموات و آنچہ در آنہا است کہ از برائے ایشان است تصرف در آنہا باصرہ اذن حضرت آفرییکار دیجیع ملکے عملے نمی نمایند و حرکت نمی نمایند و تصرفی نمی کنند مگر باذن ایشان“

(کفایت المودین ج صفحہ ۲۴۹ ط ایران)

تمام ملائکہ اور جملہ مخلوق ان بزرگواروں کی درگاہ کے عتبہ بوس ہیں اور خدا نے بزرگ و برتر نے ان ذوات مقدسہ کو تمام کائنات کا ولی بنایا ہے۔ را در چونکہ یہ ولی کائنات ہیں، اس لیے ملائکہ

نہایند ارض لا بسماء و سماء را بارض دنیا را آخرت و آخرت را  
بدنیا۔” (کفایت المؤمنین ج ۱ ص ۲۲۹ ۴ ایران)

”اس میں کوئی شک ہی نہیں کہ امیر طاہرین علیہم الصلوٰۃ والسلام کے  
پاس خدا کا عطیہ و ولایت مظلوم ہے، جو اس نے تمام کائنات میں  
جاری و ساری فرمائی ہے۔ ان ذوات مقدسر کو اسم عظیم کے بہتر  
(۱،۲)، حروف عطا کیے ہیں، تاکہ ان کے ذریعہ سے وہ تمام کائنات  
میں باذن خدا تصرف کر سکیں۔ اور مقام اعجاز میں تو انہیں اتنی  
قدرت حاصل ہے کہ وہ حکم خدا سے زمین کو آسمان اور آسمان کو  
زمین، دنیا کو آخرت اور آخرت کو دنیا بنائ سکتے ہیں۔



## قرآن در در ولایت علیٰ

آیت کا نزول ۸ اذی الحجہ سے نہ ہے بلکہ قدرِ خم ہوا۔ یعنی حضور کے انتقال سے دو ماہ دس دن قبل۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ یہ داقعہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ظاہری زندگی کے آخری ایام کے واقعات میں سے ہے۔ درستے لفظوں میں یہ اس وقت کا واقعہ ہے۔ جب حضور تمام دین پہنچا پچھے ہوئے تھے توحید و رسالت، قرآن اور حبلہ احکام شریعت۔ کیونکہ یہ آیت حضور کی تبلیغ کے تیس سالوں میں سے آخری سال کے آخری ایام میں نازل ہوئی ہے اور تبلیغ کے تمام فرائض انجام پاچکے تھے۔ ایسے میں آیت کا نزول خصوصاً ان لفظوں کے ساتھ

”کہ اگر تم نے یہ کام نہ کیا تو گریا تم نے رسالت ہی نہیں پہنچانی“  
صاف طور پر بتلاتا ہے۔ کہ اعلان و تبلیغ و لایت علی کے بغیر توحید و رسالت اور دین و شریعت کا پہنچانا کوئی معنی ہی نہیں رکھتا۔  
چنانچہ تفسیر الصافی میں ہے۔

”کانکلم تبلیغ شیئاً من رسالت“ (الصافی جلد اص۵۵)  
”اگر آپ نے لایت علی کی تبلیغ نہیں کی تو گریا آپ نے رسالت کی کسی شے کی تبلیغ نہیں کی“

جس طرح اقرار رسالت کے بغیر اقرار توحید اور نیک اعمال کی بجا آوری قطعاً نفع بخش نہیں ہے۔ اسی طرح مفہوم آیت کی روح سے اعلان و لایت علی کے بغیر دین کا پہنچانا کار آمد و نافع نہیں ہے۔

اس حقیقت کا انطباق مولا کے کائنات امیر المؤمنین نے بایں افأ

## قرآن

لور

ولایت علی

اُب آئیے! قرآن مجید کی آیت بُلْغ کی طرف جس میں ارشاد باری ہے  
”يَا إِيَّاهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِنَّكَ مِنْ رَّسُولٍ  
وَإِنَّ لَّمْ تَفْعَلْ فَنَّمَا بَلَّغْتَ رَسَالَتَهُ وَاللَّهُ  
يَعْصِمُكَ مِنَ التَّأْسِ ط“  
(پ. المائدہ آیت نمبر ۴۶)

اے رسول پہنچا وہ تبلیغ کر دو) وہ جو تمہارے رب کی طرف سے تم پر نازل کیا گیا ہے اور اگر تم نے یہ نہ کیا تو (سمجھ لینا) تم نے تبلیغ رسالت نہیں کی اور اللہ تمہیں لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا۔

اس آیت مفضل گفتگو تو اس اگھے باب میں کی جائے گی۔ جو اہل سنت حضرات کے لیے مخصوص کیا گیا ہے۔ یہاں کسی لمبی چوری بحث کی ضرورت نہیں۔ اس لیے کہ ہر شعیرہ اس آیت کے شان نزول سے دافت ہے اور اس کے لیے منظر سے بھی۔

یہاں جس نکتہ پر ہم بطور خاص زور دینا چاہتے ہیں۔ وہ یہ ہے کہ اس

”آج کے وہ تمہارے یہے تمہارے دین کو مکمل کر دیا اور اپنی  
نعمتوں کو پورا کیا اور میں تمہارے دین سے خوش ہو گیا“  
تمام مفسرین عطا متفق ہیں کہ یہ آیت مقام غدرِ خم بعد اعلانِ ولایت  
علیٰ نازل ہوئی۔

(ملاحظہ جو تفسیر العیاشی ج ۱ ص ۲۹۲ تفسیر الصافی ج ۱ ص ۲۵۵ تفسیر فرات ص ۲۷۷  
اماں صدوق ص ۲۷)

### صحابِ قِبْلَہ انہیا میں ولایتِ علیٰ

حضرت محمد بن فضیل امام موسیٰ الکاظم علیہ السلام سے روایت کرتے  
ہیں کہ انہوں نے فرمایا۔

”ولایة علی علیہ السلام مکتوبہ فی جمیع صحف  
الانبیاء“

(الاختصاص ص ۱۰۰ العلامۃ الشیخ الفید بصار الدینات ص ۲۹)  
اللہ تعالیٰ ولایتِ علیٰ کو تمام انہیا کے صحیفوں میں لکھ دیا ہوا ہے۔

### انہیا و مسلمین کی بعثت ولایتِ علیٰ پر

حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ جب شبِ محرّج مجھے آسمانوں  
کی طرف سے جایا گیا۔

”اوحی اللہ عز وجلٰ ان سئل من قد ارسلنا قبلک من

فرمایا ہے۔

”وَمَنْ لَمْ يَقِرْ بِوَلَايَتِي لَمْ يَقْعُدِ الْأَقْرَارَ بِنَوْءٍ  
مُحَمَّدُ الْأَنْهَمَ مَقْرُونٌ“

(مقدمة شکوہ الانوار ص ۱۷)

”جس نے میری ولایت کا اقرار نہ کیا اسے حضورؐ کی نبوٰت کا اقرار  
کوئی فائدہ و نفع نہیں دے گا۔ آگاہ ہو کر یہ دونوں شہادتیں یعنی  
دشہادت نبوٰت اور شہادت ولایت (لازم و ملزم ہیں)۔“

اور جب امام الانہیاء اور سید المرسلین کی وہ تمام مساعی جو آپ نے دین  
کے پہنچانے میں کیں اس وقت تک عند اللہ مشکور قرار نہیں پاتیں، جب تک  
آپ ولایت علیٰ کا اعلان نہ کر دیں تو ہم کلمہ پڑھنے والوں کا اقرار توحید و رسالت  
یا اعمال صالح کی بجا آوری اس وقت یہ مقام قبولیت کو حاصل کیے کر  
سکتے ہیں۔ جب تک توحید و رسالت کے ساتھ اقرار ولایت علیٰ نہ کریں۔ اسی  
مقصد کو ہم کلمہ طیبہ میں شہادت ثالثہ کے ذریعے حاصل کرتے ہیں۔

### تکمیلِ دین

جب حضورؐ میدان غدرِ خم میں ولایتِ علیٰ کا اعلان کر چکے تا جبریلؐ  
ایں نے یہ آیت پہنچائی۔

”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ  
نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا“ (پت المائدہ آیت ۲۳)

سے ہیں۔

فرماتے ہیں:

وَلَا يَسْتَأْلِيْهَا اَلَّا  
بِهَا، بصائر الدربات الجزء الثاني ص ۹۵

”ہماری ولایت اللہ کی ولایت ہے۔ خدا نے کسی بھی کو ہرگز بھوٹ  
نہیں فرمایا مگر ہماری ولایت کی شرط کے ساتھ۔

ثقت الاسلام علامہ یعقوب کلینی نے بھی اس روایت کو ہمول کافی  
جلد ۲ صفحہ نمبر ۲۱۹ پر درج کیا ہے۔

### جمعہ کی وجہ سیسیہ

باقر العلوم حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے جابر الجعفی سے فرمایا۔  
”اے جابر! کیا تمہیں معلوم ہے کہ جمجمہ کا نام جمجمہ کیوں رکھا گیا  
ہے؟ جابر نے عرض کیا۔ میری جان آپ پر فدا ہو، فرمائے جمجمہ  
کا نام کیوں رکھا گیا؟ امام نے فرمایا۔ سُنُو! جمجمہ کا نام خدا نے خبہ  
اس پر رکھا، کہ اس روز اللہ تعالیٰ نے اولین و آخرین اور  
جو کچھ اس نے خلق فرمایا۔ خواہ وہ جن ہوں یا انسان۔ اور نسام  
آسانوں اور زمینوں، سمندروں اور جنگ و جنگیں غرضیکہ کل مخلوقات  
کو جمع کیا اور ان سے اپنی ربویت، محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
نبوتہ اور علیہ السلام کی ولایت کا بیشاق لیا۔“

رسانا۔ علیٰ ماقد بعثو فقلت له م علیٰ مَا  
بعثتُمْ فَقَالُوا علیٰ نبُوَّتُكَ وَوَلَايَةُ علیٰ بْنِ  
أَبِي طَالِبٍ“

(تفسیر رأة الانوار ص ۲۹۷، حقائق، علامہ شیر، ج ۱ ص ۱۵۱،

کفایت المودودین ج ۲ ص ۲۹۳، حلیقتہ الشیعہ ص ۱۱۱)

تو خدا نے مجھے وہی کی کہ میں انبیاء و رسولین سے پوچھوں کہ تھیں  
کس شرط پر نبوت و رسالت دی گئی۔ تو انہوں نے جواب دیا، کہ  
ہمیں آپ کی نبوت اور علیٰ کی ولایت پر نبوت و رسالت دی  
گئی ہے۔

اور امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں۔

”اَنَّ اللَّهَ اَخْذَ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ عَلَى وَلَايَةِ عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
وَ اَخْذَ عَهْدَ النَّبِيِّنَ عَلَى وَلَايَةِ عَلِيٍّ“

(تفسیر رأة الانوار ص ۲۹۷، بصائر الدربارات ص ۲۹۷)

”اللہ تعالیٰ نے انبیاء سے میثاق اور عہد و لایت علیٰ پر لیا تھا“  
ثقتہ الجلیل و محدثہ نبیل علامہ الشیخ ابو جعفر محمد بن احسن الصفار المتنوی  
نے ص ۲۹۷ ص ۲۹۷ ص ۲۹۷ ص ۲۹۷ عکری علیہ السلام کے اجلیہ اصحاب میں سے تھے، اور  
جن کے تقدیر ہونے پر کسی عالم کو بھی کلام نہیں۔ انہوں نے اپنی کتاب ”بصائر  
الدریجات“ میں تو عد دروایات اس مضمون کی مختلف طریق سے درج کی ہیں  
ان میں چھ دروایات صادق آل محمد سے اور تین دروایات امام محمد باقر علیہ السلام

(الاختصاص ص ۱۲۹ مطبوعہ قم، مرآۃ الانوار ص ۲۶)

### او فوا بعهدی سے صراحت

سماعۃ بن مہر ان روایت کرتے ہیں کہ میں نے صادق آل محمد سے قول  
باری "او فوا بعهدی او ف بعهد کم" کے بارے میں دریافت  
کیا تو انہوں نے فرمایا۔

"او فوا بولایۃ علی فر صن من اللہ او ف لکم  
الجنة" (تفسیر العیاشی ج ۱ ص ۲۳ مطبوعہ ایران)

اس سے صراحت ہے کہ تم اپنے کیے ہوئے وعدہ کو ایفا کرو ولایۃ  
علی کے ذریعہ یعنی تم ولایۃ علی کو جو خدا کی طرف سے تم پر فرض  
قرار دی گئی ہے، افز تو میں تھیں جنت میں پہنچانے کا وعدہ پورا  
کر دیں گا۔

اس روایت کو "بخار الانوار و صداق، تفسیر البرہان ج ۱ ص ۱۹۱"  
تفسیر فرات ص ۱۰ اصول کافی ج ۲ ص ۲۳ پر بھی ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

### ایمان اور کوئی عمل بغیر ولایۃ علی مقبول نہیں

امام الانبیاء، حضرت رسالت مآب صلی اللہ علیہ آلہ وسلم نے فرمایا۔

"النظر الی علی بن ابی طالب علیہ السلام عبادة

و ذکرہ، عبادة ولا یقبل ایمان عبدا

الابولایتہ" (امال صدوق ص ۱۲۷)

علی کے چہرہ پر نظر ڈالنا عبادت اور اس کا ذکر بھی عبادت  
ہے۔ خدا کسی بندے کا ایمان بغیر ولایت علی قبول نہیں کرے گا۔  
اور جب ولایت علی کے اقرار کے بغیر کسی کا بھی ایمان قبول نہیں تو اسی  
ولایت کے بغیر کسی کا عمل قبول کیونکر ہو سکتا ہے۔

امام رضا علیہ السلام نے اپنے آبائے کرام کے واسطہ سے حضور صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم سے یہ حدیث قدسی بیان فرمائی ہے۔ کہ خدا نے فرمایا۔  
"لا اقبل عمل عامل منہم الا بالاقرار بولایتہ  
مع بنوۃ احمد رسوی" ۱

(امال شیخ صدقہ ص ۲۲۳)

کہ میں کسی عمل کرنے والے کے عمل کو اس وقت تک قبول  
نہیں کرتا، جب تک وہ میرے رسول احمد معتبری کی بتوت کے  
ساتھ ولایت علی کا اقرار نہ کرے۔

اس حدیثِ قدسی میں صاف طور پر بتایا گیا ہے۔ کہ خدا کسی عامل کے  
عمل کو اس وقت تک شرف قبولیت نہیں بخشتا، جب تک وہ عامل  
حضور کی بتوت رسالت کے اقرار کے ساتھ اقرار ولایت علی نہ کرے یا یہ  
کسی عمل کی تخصیص نہیں کی گئی۔ بلکہ یہ عمل عام ہے، جس نماز یقیناً خارج نہیں  
یعنی نماز بھی اس عمل میں شامل ہے۔ بالفاظ دیگر خدا کسی بندے کی نماز کو قبول  
نہیں کرتا، جب تک نمازی حضور کی بتوت کے ساتھ ولایت علی علیہ السلام کا

اقرار نہ کرے۔

اور سرور کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تو یاں تک فرمایا ہے۔

”وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِسِدْرِهِ لَوَانَ احْدَهُمْ وَافِي

بِعَمَلِ سَبْعِينِ نَبِيًّا يَوْمَ الْقِيَمَةِ مَا قَبْلَ اللَّهِ مِنْهُ

حَتَّىٰ يَوْمَ بُولَيْتِي وَلَوَالِيْتَهُ عَلَىٰ بْنِ ابْنِ طَالِبٍ

عَلَيْهِ السَّلَامُ۔ (تفسیر البرهان ج ۱ ص ۲۶۹)

”اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں محمدؐ کی جان ہے۔ اگر کوئی شخص قیامت کے دن ستر نبیوں کے عملوں (کا ثواب) کے ساتھ آئے تو خدا اس کے عملوں کو کبھی قبول نہیں کرے گا۔ اگر وہ میرے ساتھ علیؐ کی ولایت کو شہادتا ہو۔“

الفقیہ الحقیق، وحید العصر علام اشیخ مفید المتنوی (اللہ ہے نے بھی اس حدیث مبارکہ کو اپنی کتاب ”امال مفید“ کے صفحہ نمبر ۵، سر پر (مطبوعہ بخف اشرف) نقل کیا ہے۔

اس کے علاوہ کچھ اور قرآنی شواہد بھی ملاحظہ ہوں۔



# ولایت علیؐ کا قرآنی ثبوٹ

ڪتابه وادٰ اخْذِرْتُكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ  
ذَرْتِهِمْ وَأَشَهَدَهُمْ عَلٰى أَنفُسِهِمْ أَسْتُ  
بِرَّتِكُمْ وَأَنْ مُحَمَّداً رَسُولِي وَأَنْ عَلِيًّا اَمِيرُ  
الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ

(تفسیر البرہان جلد ۲ صفحہ ۲۰)

حضرت جابر کی روایت ہے کہ میں نے امام محمد باقر علیہ السلام  
سے پوچھا کہ امیر المؤمنین کو کب امیر المؤمنین کہا گیا؟ تو امام نے  
فریما کہ خدا نے آپ کو امیر المؤمنین اس وقت کہا، جیسا کہ  
اس آیت میں ہے، کہ اے عبیت یاد کرو اس وقت کو جب  
تیرے رب نے بنی آدم سے ان کے ظہور پر یہ عہد لیا تھا، اور  
انہیں ان کے لفوس پر گواہ ٹھہراتے ہوئے یہ کہا تھا کہ میں  
تمھارا رب ہوں، محمد میر رسول ہے اور علی امیر المؤمنین ہے۔

### دوسری آیت

”مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ وَمَنْهَا وَهُمْ  
مِنْ فَزِيعٍ يَوْمَئِذٍ أَمِنُونَ“  
(پت انہل آیت نبوہ)

”جو ایک نیکی لایا، پس اس کے لیے اس کا بہتر عرض ہے۔ اور وہ  
اس دن کے خوف سے امن میں ہوں گے۔“

### پہلی آیت

وَإِذَا أَخَدَ رَبِّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ  
ذَرْتِهِمْ وَأَشَهَدَهُمْ عَلٰى أَنفُسِهِمْ أَسْتُ  
بِرَّتِكُمْ قَالُوا بَلٰى ثَمَّ شَهَدْنَا جَنَّا تَقُولُوا يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ“

(پ الاعراف آیت نبوہ)

”اور وہ وقت یاد کرو جب کہ تیرے پروردگار نے اولاد آدم کی  
پشتاؤں سے ان کی اولاد کو لیا اور انہیں ان کی اپنی اپنی ذات پر  
گواہ قرار دیا (اور ان سے پوچھا، کیا میں تمہارا پروردگار نہیں ہوں  
انہوں نے کہا ہاں! ہم گواہی دیتے ہیں دیہ اقرار اس لیے لیا)  
تاکہ تم قیامت کے دن یہ نہ کہو کہ ہم اس سے بے خبر تھے۔“  
اس کی تفسیر و تشریح حضرت باقر العلوم امام محمد باقر علیہ السلام  
کی مقدس نبان سے ہے۔

### الْسُّتُّ بِرَّتِكُمْ میں ولایت علیٰ

عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ، قَالَ قَلْتَ لَهُ  
لَمْ سَمِّي امیر المؤمنین علیہ السلام امیر  
الْمُؤْمِنِينَ؟ قَالَ سَمِّاهُ اللَّهُ وَهُكْذَا انْزَلَهُ فِي

## الْحَسَنَةَ سے مِرَادُ دِلَيْتِ عَلَىٰ

امام محمد باقر علیہ السلام سے مروی ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام نے آیت "مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ كُلُّهَا" کی تفسیر میں فرمایا۔

الْحَسَنَةُ مَعْرِفَةُ السَّوْلَانِيَّةِ وَحُبُّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ ۝ (اصول کافی ج ۱ ص ۲۶۲ ط ایران)

حسنات سے مراد معرفت دلایت اور محبت اہل بیت ہے اور تفسیر قمی کے حوالہ سے علامہ کاشانی لکھتے ہیں۔

الْحَسَنَةُ وَاللَّهُ وَلَيْلَةُ امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ۝ (تفسیر الشافعی ج ۲ ص ۵۵ ط طہران)

خدا کی قسم احسن سے مراد دلایت امیر المؤمنین ہے۔ مندرجہ ذیل کتب بھی اس تفسیر سے ملتو ہیں۔

۱۔ تفسیر فرات ص ۱۱۵ م ایران۔

۲۔ تفسیر البران ج ۲ ص ۲۲۔

۳۔ حدائقۃ الشیعہ ص ۱۲۲۔

۴۔ تفسیر لوازم التنزیل ج ۱۶ ص ۹۔

۵۔ کفایت المؤحدین ج ۲ ص ۴۱۔

\*

## تیسرا آیت

وَرَأَدَ أَخَذَ اللَّهُ مِيَثَاقَ النَّبِيِّنَ لَهَا أَيْتَكُمْ  
مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ شَمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ  
مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ  
قَالَ إِنَّا أَقْرَبْنَا شَمْمَ وَأَخَذْنَاهُ عَلَى ذِلِّكُمْ إِصْرِنِي  
قَالُوا فَرَزْنَا طَقَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ  
الشَّهِيدِينَ ۝ (پتاں عمران نمبر ۱۰)

اور (وہ وقت یاد کرو) جب کہ اشرنے سب بیوں سے عہد لیا ہوا کہ میں تمہیں کتاب و حکمت میں سے دوں گا، پھر ایک رسول ایکجا ہو مصدق ہو گا ان چیزوں کا جو تمہارے ساتھ ہوں گی تو تم ضرور اس پر ایمان لانا اور اس کی مدد کرنا، فرمایا، کیا تم نے اقرار کیا اور اس اقرار پر یہا بوجہ اٹھایا۔ (تو) ان سب نے کہا ہم نے اقرار کیا۔ فرمایا کہ تم کو اہم کوہ رہنا (اس اقرار پر) اور میں بھی تمہارے ساتھ گواہ ہوں۔

## بیشاق النبیین سے مراد دلایت علیٰ

مَدْثُنُ الْحَسَنِ بْنِ عَلَىٰ بْنِ النَّعْمَانَ عَنْ سِيِّدِيِّ بْنِ أَبِي  
ذَكْرِيَا بْنِ عَمْرُو الزِّيَّاتِ قَالَ سَمِعْتَ مِنْ أَبِي وَ

### الفیقرات ماء مطبوعہ تخفیف

کہ قرآن مجید میں خدا نے جو یہ فرمایا ہے کہ تم سب جبل اللہ کو کیریے رکھنا اور تفرقہ پیدا نہ کرنا " اس سے مراد کیا ہے اور جبل اللہ کون ہے ؟ تو حضور نے علیؑ کے کندھے پر ہاتھ مار کر فرمایا کہ وہ ولایت علیؑ ہے ۔

مندرجہ ذیل کتابوں میں بھی یہ روایت ملاحظہ کی جا سکتی ہے

- حقائقین ج ۱ ۲۹ از علامہ شبیر کاظمی ①
- الصواعق المحرقة ص ۱۵۰ ②
- تفسیر بکیر ج ، ص ۲۰۰ امطبوعہ مصر ③

### پانچویں آیت

عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ هُنَّ الَّذِينَ الْبَأْدُ عَنْهُمْ  
(پ ۳۰ البناء آیت ۱-۲)

وہ لوگ کسی چیز کے بارے میں ایک دوسرے سے سوال کرتے ہیں اس عظیم خبر کے بارے میں ۔

### بناء عظیم سے مراد ولایت علیؑ

وَعَنِ الْحَافِظِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى "عَمَّا يَتَسَاءَلُونَ عَنِ الْبَأْدِ عَظِيمٌ" باسنادہ الی السدی عن رسول اللہ

محمد بن سعیدہ یرویہ عن فیض بن ابی شیدہ عن محمد بن مسلم قال سمعت ابا عفر علیہ السلام يقول ان الله تبارک و تعالیٰ آخَذَ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ عَلَى ولَايَةِ عَلِيٍّ

(بصائر الدربجاتالجزء اثنان ص ۲۰)

رانا دروایت تین میں، امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ خدا نے انبیاء علیمِ اسلام سے ولایت علیؑ کا میثاق (پیمانہ) لیا تھا۔

### پچھی آیت

وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا  
(پ ۲۰ آیت نمران آیت نمبر ۱۰)

اور تم سب اللہ کی رسمی کو ضبوط کر کرے رہو۔ اور تفرق نہ ہونا۔

### وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ سے مراد ولایت علیؑ

ایک اعرابی حضور کی خدمت اگر کہنے لگا  
"اِنِّی سمعت اللہ یقول فی کتابہ" وَاعْتَصِمُوا  
بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا" فھد الحبل الذی  
امرنا بالاعتصام بہ ما هو فضل رب النبی (ص)  
یہدہ علیؑ حکف علیؑ و قال ولایت علیؑ ع "

”پس جب طالوت شکر کے مہراہ چلا تو اس نے تھا، یقین جانو کہ اللہ تعالیٰ ایک نہر سے تمہاری آزادی کرنے والا ہے“ اس کی تفسیر میں حضرت عبداللہ ابن عباس کہتے ہیں۔

### نہر سے مراد ولایت علیؐ

فراز، قال حدثني جعفر بن احمد قال حدثنا جعفر بن عبد الله قال حدثنا محمد بن عمر المازني قال حدثنا يحيى بن راشد عن كامل عن أبي صالح عن ابن عباس قال إن لعلة ابن أبي طالب في كتاب الله اسمًا لا يعرفه الناس قد وما هو قال سما الله نهراً قال "إن الله مبتليكم بنهراً كمما ابتلى بني إسرائيل إذا خرجوا من الدين بقتال جالوت فابتلاهم بنهراً وابتلاكم بولادة على" ع "فالعارف في هنأ و المقصري فيها مذنب والضارك لها هالك . (تفسیرات ص مطبوعہ مدیران) قرآن مجید میں حضرت علیؐ کا ایک ایسا نام ہے، جسے لوگ نہیں جانتے تو ان سے پوچھا گیا کہ وہ نام کیا ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ وہ نام نہ ہے اور بس طرح اللہ نے بھی اسرائیل کو حب وہ بوجہ قتال دین سے خارج ہونے کے ذریعہ سے آزایا۔ اس

ان ولایہ علی یتساولون عنہا فی قبورہم فلایقی میتت فی شرق و لاغرب ولا فی بر ولا فی بحر الا و منکر و نکیر سیالا نہ عن ولایہ امیر المؤمنین (حقیقین علامہ شیرج احمد ۱۶۳)

یعنی آیت ”عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ عَنِ النَّبَاءِ الْعَظِيمِ“ کے بارے میں حضور نے فرمایا کہ اس سے مراد ولایت ملی ہے، جس کی بابت قبر میں پوچھا جائے گا اور شرق و مغرب اور شکلی و پانی میں کوئی نہیں مرتا۔ مگر یہ کہ منکر و نکیر ہر روزے والے سے حضرت علیؐ کی ولایت کا سوال کرتے ہیں۔

اور علامہ سید عبد اللہ شیرج قدس سرہ اصول کافی کی روایت کو درج کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ امام حجضہ صادق علیہ السلام نے فرمایا۔

”اَتَهُ لَيْسَالَ فِي الْقَبْرِ الْأَمْنُ مِنْ حُضُّ الْاِيمَانِ حُضُّاً“

(حقیقین ج ۲ ص ۲۲)

”کہ قبر میں صرف ان چیزوں کی بابت پوچھا جائے گا، جن کا تعلق ایمان سے ہو گا۔“

### چھٹی آیت

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهْرِهِ (بیت البقرہ آیت نمبر ۲۶۹)

## اٹھویں آیت

وَ قَهُوْهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُلُوْنَ

(پٰ الصافات نبڑ)

اور انہیں بھیڑا تو یقیناً ان سے سوال کیا جانا ہے۔

”إِنَّهُمْ مَسْئُلُوْنَ“ سے مراد ولایتِ علیٰ کا سوال

علامہ ابوالحسن الشرفی کتاب ”عیون اخبار الرضا“ کے حوالہ سے لکھتے ہیں:-

قال رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فی قولہ  
تعالیٰ! وَقَهُوْهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُلُوْنَ انَّهُمْ مَسْئُلُوْنَ  
عَنْ وَلَايَةِ عَلیٰ علیٰ السَّلَامُ

(تفسیر مرارۃ الانوار ص ۱۸۳)

کہ حضور نے فرمایا۔ کہ آیت ”وَقَهُوْهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُلُوْنَ“  
میں کیسے جانے والے سوال سے مراد یہ ہے کہ ان سے ولایت  
علیٰ کا سوال کیا جائے گا۔

مندرجہ ذیل کتب میں بھی اسی حدیث کی تصدیق مزید کی جاسکتی ہے۔

① تفسیر الصافی جلد ۲ ص ۲۲۷

طرح تہاری آزمائش ولایتِ علیٰ کے ذریعہ کرے گا۔ پس جو ولایت  
علیٰ کی معرفت کھتنا ہو گا وہ بخات پائیے گا اور جو مقصص ہو گا وہ  
گناہکار ہو گا اور جو منکر و ولایتِ علیٰ ہو گا وہ ہلاک ہو گا۔

## ساتویں آیت

”إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ شُعَّدَ اسْتَقَامُوا“

رپٰ خمہ السجدہ آیت نبڑ

یقیناً وہ لوگ جنہوں نے کہا کہ ہمارا پروردہ دکار اللہ ہے۔ پھر وہ ان  
پر قائم رہے۔

## استقامت سے مراد ولایتِ علیٰ

ابان بن شلب کہتے ہیں۔ کہ امام جعفر صادق علیہ السلام سے  
”عَنْ قَوْنِ اللَّهِ تَعَالَى : إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ شُعَّدَ اسْتَقَامُوا“  
اسْتَقَامُوا قال استقاموا علیٰ ولاية علیٰ بر و  
طالب (رع) تفسیر فرات م٢

آیت ترکیٰ ”إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ شُعَّدَ اسْتَقَامُوا“  
کے بارے میں دریافت کیا گیا تو اپنے نے فرمایا۔ شما استقاموا  
(پھر وہ اس پر قائم رہتے) کا مطلب ولایتِ علیٰ پر قائم رہنا ہے۔

\*

ذلیک الوحی؟ فقال او حی الى ان علیتا سید المؤمنین  
و امام المتقین؟

(تفسیر رأة الانوار صفحہ ۲۳۵ طبیعتان)

فاستمسک بالذی او حی الیک (اے رسول!) بوجو حی  
تماری طرف کی گئی ہے اس سے تمک رکھو حضرت علیؑ کے  
حی میں نازل ہوئی ہے۔ اور آیت: پس ہم نے دھی کی اپنے  
بندہ (رسول) پر بوجو حی کی کی بابت جب حضور سے پوچھا گیا تو اپ  
نے فرمایا، کہ مجھ پر بوجی کی گئی کہ علی سید المؤمنین اور امام المتقین میں۔

### دسویں آیت

”فَطَرَتَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ الْنَّاسَ عَلَيْهَا الْبَدْوِيلُ  
لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيَمُ لِلَّهِ وَلِكُنَّ أَكْثَرَ  
النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ“

(پ ۲۱ الردم آیت ۲۰)

یہ اٹھ کی بنائی ہوئی فطرت ہے جس پر انسانوں کو خلقت کیا گیا  
ہے۔ خدا کی بنادوٹ میں کوئی تبدیلی نہیں ہو سکتی۔ یہی دین قیمت  
ہے، لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔  
حضرت امام علی الرضا علیہ السلام اس کے ذیل میں فرماتے ہیں۔

★

کشف الیقین علامہ جلی صفحہ ۲۰۲۔

تفسیر فرات صفحہ ۱۳۱۔

تفسیر البرمان جلد ۴ صفحہ نمبر ۲۶

حق الیقین للعلام شہبز جلد نمبر صفحہ ۱۳۹

### نیوں آیت

فَاسْتَمْسِكْ بِالذِّي أُوْحِيَ إِلَيْكَ جَنَّكَ عَلَى  
صَرَاطِ مُسْتَقِيمٍ

(پ ۲۵ الزخرف آیت ۲۳)

اور جو کچھ تم پر بوجی کیا گیا ہے۔ اس سے تمک رکھو۔ یقیناً تو  
صراطِ مستقیم پر ہے۔

اس سلسلہ میں امام محمد باقر علیہ السلام کا ارشادِ کرامی ملاحظہ ہو۔

### تمک ولایت علیؑ

علامہ ابن حشرون تفسیر قمی کے حوالے سے کہتے ہیں کہ امام محمد باقر علیہ السلام  
نے فرمایا۔

”فاستمسک بالذی او حی الیک قال یعنی فی علی علیه  
السلام و فی قولہ تعالیٰ، فا وحی الی عبدہ ما او حی  
قال ستمل النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، عن

الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا قَالَ فَقَالَ عَلَى التَّوْحِيدِ  
وَمُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَعَلَى  
أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ

(بصائر الدرجات الجذر الثاني صفحہ ۹۸)

عبد الرحمن بن بشير امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے آیتِ مجیدۃ اللہ کی بنائی ہوئی فطرت جس پر انسانوں کو پیدا کیا گیا ہے، کے ذیل میں فرمایا کہ فطرت سے مراد یہ ہے کہ انسان کو خلق کیا گیا ہے۔ توحید (رسالت) محمد رسول اللہ اور رامست ولایت علیٰ امیر المؤمنین پر۔

علامہ ابن القاسم علی بن موسی المتوفی ۲۶۲ھ نے اس روایت کو ایں الفاظ اپنی کتاب میں درج کیا ہے۔

«فَطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا قَالَ هِيَ التَّوْحِيدُ  
وَإِنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَإِنَّ عَلِيًّا وَلِيُّ اللَّهِ أَمِيرُ  
الْمُؤْمِنِينَ» (الیقین صفحہ ۲۶۲ مطبوعہ بخف اشرف)

«فَطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا سے مراد خدا کی توحید،

حضور کی رسالت اور حضرت علیٰ کی ولایت ہے۔»

مندرجہ ذیل کتب میں بھی اس روایت کو ملاحظہ کیا جا سکتا ہے۔

۱۔ الرؤم آیت بہتر

## ”فَطَرَ النَّاسَ“ سے مراد ولایت علیٰ

”قالَ حَدَّثَنَا الْهَيْثَمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الزَّمَانِيَّ قَالَ  
حَدَّثَنَا عَلَىٰ بْنُ مُوسَى الرَّضَا، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ  
مُحَمَّدِ بْنِ عَلَىٰ عَلِيهِمُ الْسَّلَامُ فِي قَوْلٍ ”فَطْرَةُ اللَّهِ  
الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا“ قَالَ هِيَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَلِيِّ اللَّهِ الَّتِي هُنَّا  
الْتَّوْحِيدُ“ (تفہیم البر بیان جلد ۲ صفحہ نمبر ۲۶۲)

امام رضا علیہ السلام نے اپنے والد بزرگوار اور انہوں نے اپنے جد محمد بن علی علیہما السلام سے روایت کی ہے کہ انہوں نے ”فطرة اللہ الاتی فطرالناس“ کی تفسیر میں فرمایا ہے کہ فطرت سے مراد کمر توحید، کلمہ رسالت اور کلمہ ولایت ہے۔

محدث جلیل، عالم نبیل علام ابو جعفر محمد بن الحسن المتوفی ۲۹۲ھ جو امام حسن عسکری علیہ السلام کے صحابی ہیں اپنی کتاب ”بصائر الدرجات“ میں صادق آئل محمد کی یہ حدیث لکھتے ہیں۔

حدّثنا الحمد بن موسى عن الحسن بن موسى الحثاب  
عن علي بن حسان عبد الرحمن بن كثير عن أبي  
عبد الله عبد الله علیہ السلام فی قوله عزوجل نصيحة اللہ

آیت "إِنَّ الْغَفَارَةَ لِمَنْ تَابَ" سے مراد یہ ہے کہ جس کسی نے شرک سے توبہ کی۔ اور ایمان لایا، جیسا کہ ایمان ہونا چاہیئے اور عمل صالح بجا لایا۔ تو پھر ہم اسے ہدایت کرتے ہیں۔ ولایتِ اہل بیت علیہم السلام کی طرف۔ تفسیر قمی میں امام محمد باقر علیہ السلام نے اس آیتِ مجیدہ کے ذیل میں فرمایا، کہ کیا تمہیں معلوم نہیں، کہ تو برا ایمان اور عمل صالح کوئی فائدہ نہیں دیتے جب تک ہدایت نہ ہو (اور وہ ہدایت ہے ولایتِ اہل بیت) ان کتابوں میں بھی یہ روایت موجود ہے۔

۱) اصول کافی جلد اصفہن ۲۴۲ ایران

۲) تفسیر فرات صفحہ ۹۳، ۹۳ م نجف اشرف

### بازہوں آیت

"وَسْأَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ إِلَهَةً يُعْبُدُونَ" (پڑی الزخرف آیت ۲۵)

اور (اے رسول) تو پوچھ ہمارے ان رسولوں سے جنہیں ہم نے تمہرے پہلے بھیجا۔ کیا ہم نے خدا نے جن کے علاوہ کچھ اور مبہود بنائے تھے۔ کہ ان کی عبادت کی جائے؟ حصہ علیہ السلام و علیہ السلام نے اس آیتِ مجیدہ کے متعلق کوچھ فرمایا۔ اسے

۱) تفسیر فرات صفحہ ۱۲۰۔  
۲) مرآۃ الانوار صفحہ ۲۳۔

### گیارہوں آیت

"إِنَّ الْغَفَارَةَ لِمَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا شُفِّقًا هَدَى" (پڑی طہ آیت نمبر ۲۲) میں اس کے لیے بڑا بخشہ والا ہوں جس نے توبہ کی اور ایمان لایا۔ اور عمل صالح بجا لایا۔ پھر ہدایت یافتہ بھی رہا۔ باقر العلوم حضرت امام محمد باقر علیہ السلام اس کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

### ہدایت سے مراد ولایت علیٰ

"وَإِنَّ الْغَفَارَةَ لِمَنْ تَابَ عَنِ الشَّرِكِ وَأَمَنَ بِمَا يُجَبُ الْإِيمَانُ بِهِ وَعَمِلَ صَالِحًا شَفِّقًا هَدَى إِلَى وَلَايَةِ أَهْلِ الْبَيْتِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ الْقَمِيُّ عَنِ الْبَاقِرِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي هَذِهِ لَايَةٍ قَالَ الْأَنْزَلُ كَيْفَ اسْتَرْطَطُ وَلَمْ تَفْعَدْ الشُّوَبَةَ وَالْإِيمَانُ الْعَمَلُ الصَّالِحُ حَتَّى اهْتَدَى" (تفسیر الصافی جلد ثان جز اول صفحہ نمبر ۲۲)

- ٢- تفسیر مرأۃ الانوار صفحہ ۲۸۔
- ٣- حدیقۃ الشیعہ صفحہ ۱۰۴۔
- ٤- کشف الیقین صفحہ ۳
- ٥- تفسیر البرہان جلد ۲ صفحہ ۲۱۔
- ٦- تفسیر البرہان جلد ۲ صفحہ ۲۱۔

### تیر ہویں آیت

”أَوْ فُوَّا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ“

(پ. البقرۃ آیت نمبر ۱۰۷)

”او تم میرے عہد مجھ سے کیے گئے عہد کو پورا کرو تو میں بھی اپنا عہد پورا کروں۔“

اس کے زیل میں جو کچھ عام طور پر کہا جاتا ہے وہ تو اس قابل بھی نہیں کہ اس پر تبصرہ کیا جائے۔ لہذا آئیے زبان مقصوم سے اس کی وضاحت سنیں۔

### ”أَوْ فُوَّا بِعَهْدِي“ سے مراد ولایت علی

ساعۃ بن مہران سے روایت ہے کہ میں نے صادق آں محمد سے آیت ”أَوْ فُوَّا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ“ کے بارے میں پوچھا۔ تو انہوں نے فرمایا:

”أَوْ فُوَّا بِاللَّاِيَةِ عَلَى فَرَضَّا مِنَ اللَّهِ أَوْفَ لَكُمْ الْجَتَّةَ“ ر تفسیر العیاشی جلد اصفہان ۲، تفسیر اصانی ج اصفہان ۲

نظر کریں۔

### ”وَسُئَلَ“ سے مراد ولایت علی کا سوال

فی کتاب المختصر روى عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اتَّهُ قال في حديث الاسراء فاذا ملأَتْ آتَانِي فَقَالَ يَا مُحَمَّدَ سَأَلَ مِنْ رَسُولِنَا قَبْلَكَ مِنْ رَسُولِنَا عَلَى مَا بَعْثَنَا فَقَلَّتْ مَعَاشُ الرَّسُولِ وَالشَّبَّيْنِ عَلَى مَا بَعْثَمْ قَبْلِي فَقَالُوا عَلَى ولَايَتِكَ وَلَوْلَيَةِ عَلَى بَنِ ابْنِ طَالِبٍ“

(القطدرة من بخار صفحہ ۲۲)

کتاب المختصر البصائر میں حضور علیہ السلام و السلام سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے فرمایا، کہ شب مراجع فرشتہ (رجہیل) نے مجھ سے کہا۔ اے محمد! ان رسولوں کو جنم سے پہلے بھی گئے تھے، پوچھ کر وہ کس شرط پر پرجوٹ کیے گئے تھے۔ تو میں نے پوچھا۔ کہ اے انبیاء، و مرسیین! ابھیں مجھ سے پہلے کس بات پر پرجوٹ کیا گیا تھا۔ تو انہوں نے کہا کہ تیری ولایت اور علی بن ابی طالب کی ولایت پر۔

یہی حدیث مندرجہ ذیل کتب میں بھی ذکر کی گئی ہیں۔

① حق الیقین صفحہ ۱۰۸ جلد اول۔

② کفایت الموحدین جلد ۲ صفحہ ۲۹۳۔

کُفُورًا" (پہلی بیان اسئلیں آیت نمبر ۹۷) اور ہم نے اس قرآن میں سب گوں کے لیے ہرشال بھیج دیا کہ بیان کر دی ہے، پھر بھی اکثر لوگوں نے سوائے سر کے ہر چیز کا انکار کر دیا۔

ابن حنفہ امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں۔ کہ انہوں نے فرمایا:

فَأَبْيَ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَكُمْ عَلَى إِلَّا كُفُورًا" (تفہیم ایشاں جلد ۱، صفحہ ۱۷)

اکثر لوگوں نے روایت علی کا انکار کر دیا، سوائے کفر کے۔ یہی روایت ان گتھ بیلہ میں بھی موجود ہے۔

۱) تفسیر البرمان جلد ۱ صفحہ ۵۳۵

۲) تفسیر الصافی جلد ۱ صفحہ ۹۸۹

۳) بحار الانوار جلد ۹ صفحہ ۱۰۲

### پندرہویں آیت

"نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ هُ عَلَى قَدِيلَكَ لِتَكُوْرُتْ  
مِنَ الْمُنْذِرِينَ هُ مِلْسَانٌ عَرَفِيٌّ مُّبِينٌ هُ

۱۹۵ آیت ۱۹۳ تا ۱۹۵ پا شعراء

زوح الامین اسے لے کر نازل ہوا تمہارے قلب پر

کہ اس سے مراد ہے کہ تم دلایت علی کا عہد پورا کر د جو خدا کی طرف سے فرض ہے، تو میں (رخدا) اپنا عہد جو تم سے جنت کے لیے کیا ہے پورا کروں گا۔"

ادرثقة الاسلام علامہ یعقوب کلینی نے اس حدیث مبارکہ کے یہ الفاظ نقل کیے ہیں۔

"عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ جَلَّ وَعَزَّ وَأَوْفَ بِعَهْدِهِ  
قَالَ: بُولَانِيَّةُ امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أُوْفِ  
بِعَهْدِكُمْ" أُوْفِ لَكُمْ بِالْجَنَّةِ"

(اصول کافی ج ۲ صفحہ ۲۰۰)

امام جعفر صادق علیہ السلام آیت "أَوْفِ بِعَهْدِهِ" کے باعث میں فرماتے ہیں کہ اس سے مراد ہے کہ دلایت علی کے بارے میں اپنے عہد کو پورا کر دتا کریں اپنے اس عہد کو پورا کروں جو میں نے تم سے کیا ہے جنت کے بارے میں۔

یہی بات حضرت علامہ ہاشم بھرائی نے اپنی عظیم تفسیر "البرمان" کی جلد اول صفحہ نمبر ۹ پر درج کی ہے۔

### چودہویں آیت

"وَلَقَدْ صَرَّفْنَا النَّاسَ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ  
كُلِّ مَثَلٍ زَفَّا بَقِيَّ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا

امام ابی الحسن علیہ السلام سے اس آیت "یوْفُونَ بِالنَّذْرِ" کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔ اس سے مراد ہماری ولایت ہے۔

### ستہ ہویں آیت

يَاٰيَتُهَا الَّذِينَ امْنُوا وَأَدْخُلُوا فِي الْسِّلْمِ كَافَةً وَلَا  
شَيْءٌ عَوْا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ كُوْ  
مِنْهُمْ (پتہ البقرہ آیت نمبر ۲۰۰)

اسے وہ لوگوں کو جو ایمان لائے ہو تو تم سب اسلام میں داخل ہو جاؤ۔ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو۔ بے شک وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔

### السِّلْمِ سے مراد ولایت علیٰ

امام محمد باقر علیہ السلام نے اس آیتہ مجیدہ کے بارے میں فرمایا کہ اس مراد ہماری ولایت ہے۔

(اصول کافی ج ۲ صفحہ ۵۵)

### اٹھارہویں آیت

كَبَرَ عَلَى الْشُّرِّ كِنْ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ  
(پتہ الشوری آیت نمبر ۲۰)

تاکہ تم ڈرانے والوں میں سے ہو (اور یہ پیغام) واضح عربی زبان میں ہے"

### "نَزْلٌ" سے مراد ولایت علیٰ

امام محمد باقر علیہ السلام سے اس آیت کے بارے میں پوچھا گیا، تو اب نے فرمایا۔

"هَيَ الْوَلَايَةُ لِامِيرِ الْمُؤْمِنِينَ" (اصول کافی جلد ۲ صفحہ ۲۰۰ مطہرہ)

کہ اس نازل کی گئی چیز سے مراد ولایت امیر المؤمنین علیہ السلام ہے۔

### سولہویں آیت

"يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَيُخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرِّه  
مُسْتَطِرًا" (پتہ الدھر آیت نمبر ۲۹)

وہ نذر کو پورا کرتے ہیں۔ اور اس دن سے ڈرتے ہیں جب کی سختی پھیل جانے والی ہے۔

### "يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ" سے مراد ولایت علیٰ

"يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ الَّذِي أخْذَ عَلَيْهِمْ مِنْ وَلَا يَتَنَا"  
(اصول کافی جلد ۲ صفحہ ۲۰۰)

اہمیت

ولایت علی علیہ السلام

”مشرکوں پر وہ اسرنا بیت گراں گز راجیکی طرف تم انہیں بلا تے ہو۔“

### ”کَبُرُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ“ سے مراد ولایت علی

امام محمد باقر علیہ السلام اس آیت کے ذیل میں ذرمتے ہیں۔

”كَبَرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ“ بولایتہ علی ”ما تدعوهه  
إِلَيْنَا“ یا مَحَمَّدُ مَنْ وَلَيْتَهُ عَلَيْهِ۔

(اصول کافی جلد ۲ صفحہ ۵۴۳)

کہ مشرکین پر اسر ولایت علی دشوار ہوا جس کی صرف تم نے انہیں  
بلایا ہے۔

### انیسویں آیت

”فَعَالَهُمْ عَنِ الشَّذَّكَرَةِ مُغَرِّضِينَ“

رپٰی المدح آیت نمبر (۲۹)

پھر انہیں کیا ہو گیا ہے وہ تذکرہ سے روگردانی کرنے والے ہیں۔

### تذکرہ سے مراد ولایت علی

امام معصوم علیہ السلام نے اس کی تشریح میں فرمایا:

”عَنِ الْوُلَايَةِ مُغَرِّضِينَ“ کہ وہ ولایت علی سے روگردانی کرنے

والے ہیں۔ (اصول کافی جلد ۲ صفحہ ۳۵۵)

کہ تیری ذات پاک ہے میں نلاموں میں سے ہوں بوجہ انکار  
و لایتِ علیؑ کے۔

اس ردایت کو مندرجہ ذیل کتب میں بھی نقل کیا گیا ہے۔

بصارُ الدِّرَجَاتِ صفحہ ۹۶۔

تفسیر مرادۃ الانوار صفحہ ۲۵، ۲۵۔

تفسیر البر بیان جلد ۳ صفحہ ۱۹۹۔

مذہبِ المعاجز صفحہ ۲۰۱۔

امیر المؤمنین علیہ الرضویہ و اسلام فرماتے ہیں۔

”انَّ اللَّهَ عَرَضَ وَلَائِيَتَ عَلَىٰ أَهْلِ السَّمَوَاتِ وَعَلَىٰ  
أَهْلِ الْأَرْضِ أَقْرَبَهُمَا نَ أَقْرَبَهُمَا مِنْ انْكَرَ  
انْكَرَهَا يُونُسٌ فَبَسَطَ اللَّهُ فِي بَطْنِ الْحَوْرَتِ  
حَتَّىٰ أَقْرَبَهَا“ (بصارُ الدِّرَجَاتِ الْجَزءُ الثَّانِي صفحہ ۹۰)

خدانے میری ولایت کو زمینوں اور آسمانوں کے رہنے والوں پر  
پیش کیا، جس نے اقرار کیا سوکیا اور جس نے انکار کیا سوکیا حضرت  
یونسؑ نے بھی انکار (توقف) کیا ولایتِ علیؑ کے قبول کرنے میں  
یہ خدا نے ان کو محضی کئے شکم میں محبوس کر دیا، اس وقت تک  
جب تک انہوں نے اقرار و ولایتِ علیؑ نہ کیا۔

\*

## اہمیتِ ولایتِ علیؑ

### واقعہ حضرت یونسؑ

امام جعفر صادق علیہ السلام اپنے بعد احمد بن حنبل، عیینہ اصلہ و اتسیم سے  
پہنچے آبائے کرام کے حوالہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نے فرمایا۔  
”انَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَرَضَ وَلَائِيَةَ عَلَىٰ بْنَ ابِي طَالِبٍ  
عَلَىٰ أَهْلِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ فَقَبَسُوا هَا مَا خَلَقَ اللَّهُ  
بَنِ مَتَّیٍ فَعَاقِبَةُ اللَّهِ وَحْسَهُ فِي بَطْنِ الْحَوْرَتِ  
لَا نَكَارٌ وَلَا يَدْعُ امِيرَ الْمُؤْمِنِينَ حَتَّیٰ قَبَلَهَا  
قَالَ أَبُو عِيَّاقُوبُ فَنَادَى فِي الْنَّظَلَمَاتِ إِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا  
إِنْتَ سَبَحَانَكَ إِنِّی كَنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ، لَا نَكَارٌ  
وَلَا يَدْعُ عَلَیٰ بْنَ ابِي طَالِبٍ“ (تفسیر فڑات ص ۲۵۳ بحسب شرف)

کہ خدا نے ولایتِ علیؑ کو حجب نہیں دے سا نوں کے رہنے والوں پر  
پیش کیا۔ تو سب نے اس ولایتِ علیؑ کو قبول کیا، سوائے یونسؑ  
بنی کے۔ اس پر خدا نے ان پر عتاب کیا اور محضی کے بطن میں ان کو  
محبوس کر دیا۔ اور اس وقت تک محبوس رکھا جب تک انہوں  
نے ولایتِ علیؑ کو قبول کیا۔ اور کہا ”کوئی مسیو دنیں سوائے تینے

ولایت کا اقرار کیا اس نے خدا کی ولایت کا اقرار کیا۔ کیونکہ میری ولایت خدا کی ولایت سے اس طرح متصل ہے جیسا کہ دلائلیں۔ اے اصبح! جس نے میری ولایت کا اقرار کیا وہ کامیاب ہوا۔ اور جس نے انکار کیا وہ گمراہ ہوا اور خسارے میں رہا اور تہذیم رسید ہوا۔

کوئی عمل بغیر و لایت علی قبول نہیں۔

حضرت علیہ الرحمۃ والسلام کا ارشاد ہے کہ خدا نے حضرت علی علیہ الرحمۃ کے سے یہ فرمایا:-

وَحْجَتِي فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ عَلَى جَمِيعِ مَنْ  
يَهُنَّ مِنْ خَلْقِي لَا أَقْبَلُ عَمَلًا مِنْهُمْ إِلَّا  
أَقْرَارًا وَلَا يَتَهَمَّ مَعْنَى نَبْقَةٍ أَحْمَدْ رَسُولُهُ :

ہے نہ نہیں اور آسمانوں میں بننے والی تمام مخلوق پر میری ایک جست  
بے کسی شکل کرنے والے کے عمل کو قبول نہیں کیا جائے گا جب  
وہ میرے جیب کی بتوت کے ساتھ اس کی (علیٰ کی) ولایت  
کا اقرار نہ کرے۔

七

### ایمان بغیر ولایت قبول نہیں۔

حضور نے فرمایا:

لایقبل ایمان عبدالاً بولایته“

امانی صد و ق صفحه ۱۳۸ مطبوعه طهران

”کسی بندے کا ایمان بغیر دلایت علی قبول نہیں کیا جائے گا۔“

ولايتِ علیٰ ولايتِ خدا ہے۔

”فقال لي: يا أصيبح من شرك في ولايتي فقد شرك في ايمانه، ومن اقرب ولايتي فقد اقرب ولاية الله عزوجل، ولايتي متصلة بولاية الله كهاتين. وجمع بين اصبعيه. يا أصيبح من اقرب ولايتي. فقد فاذ، ومن أنكر ولايتي فقد خاب وخسر، وهو في النار ومن دخل في النار لبئث فيها احقاباً (انتقام طبرى بـ ٢٦٠ صفحه ٣٦٠) أصيبح نے جب امیر المؤمنین علیہ السلام سے عرض کیا کہ مولیٰ مجھے میرے دل کی تقویت کے لیے اپنے معارف سے آکاہ فرمائی تو امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اصيبح! جس نے میری لذتیں شک کیا اس نے اپنے ايمان کو مشكوك کیا، اور جس نے میری

ابی طالبؑ الذی لا یجوز التوحید الا به و  
بولایتہ“ (الاختصاص مطبوع قم ص۱۷)  
اسے کیز خدا! جن کے تو نے یہ اوصاف بیان کیے ہیں وہ  
کون ہیں؟ تو اس نے جواب دیا، کہ اس سے مراد امیر المؤمنین  
ہیں، کہ جن کے بغیر اور جن کی ولایت کے بغیر توحید بھی قبل نہیں  
یہ حقائق ولایت امیر المؤمنین علیہ السلام کی اہمیت کا منہ بولنا  
ثبوت ہیں۔



### حضرت امیر بنی و ولایت علی پہنچانے پر

ابی حمزة الشمائلی امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ حضور  
نے فرمایا۔

”ان الله جل جلاله بعث جبرئيل الى محمد صلى  
الله عليه وآله وسلم ان يشهد بعلی ابن ابی طالب  
عليه السلام بالولایة فی حیاتہ“

(امام مسیع صفحہ ۱۸، مطبوعہ سعف اشرف)

خدانے جبرئیل کو حضور کی طرف بھیجا کہ وہ اپنی زندگی میں ولایت  
علیؑ کی شہادت دیں۔

اس روایت کو مشہور شیعہ عالم ابی القاسم علی بن موسی المتنوی رحمۃ اللہ علیہ  
نے بھی اپنی کتاب ”الیقین“ کے صفحہ ۵۳ اور علامہ سید ہاشم الجرجانی نے مدینۃ  
المعاجز کے صفحہ ۸ پر ذریح کیا ہے۔

### ولایت علیؑ کے بغیر توحید قول نہیں

شیخ مسیع علیہ الرحمۃ نے ایک کیز خدا کا واقعہ لکھا ہے کہ اس نے  
امیر المؤمنین کی مخصوص الفاظ میں تعریف بیان کی تو ان سے پوچھا گیا۔

”یا امۃ اللہ و من هذَا الذی لتصفیتہ بہذہ  
الصفۃ؟ قالت، ذالک امیر المؤمنین علی ابن ابی

## لوح محفوظ پر کلمہ

حصہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت جابر بن عبد اللہ انعامی سے فرمایا:

کہ خدا نے لوح محفوظ کو خلق کیا۔

”شَدَّ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَلَقَ الْقَلْمَ وَقَالَ لَهُ اكْتَبْ

قالَ مَا أَكْتَبْ قَالَ اكْتَبْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدْ

رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ“

(مدینۃ الماجز سفر ۱۵، کفایۃ المودعین ج ۱)

پھر خدا نے قلم کو خلق کر کے فرمایا کہ لکھو تو قلم نے کہا کیا کھوں؟ تو کہا کہ لکھ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدْ رسولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ“

## کلمہ ولاستِ علی

### کی ہمہ گیری

## عرش پر مرقوم کلمہ

خلقت کے بعد حضرت آدم کو جب سماٹنے کا حکم دیا گیا۔

”فَرَفِعَ رَزْدَهُ فَإِذَا هُوَ كَتَبَ عَلَى الْعَرْشِ لَا إِلَهَ إِلَّا

اللَّهُ مُحَمَّدُ بْنُ الرَّحْمَةِ وَعَلَى مَقِيمِ الْحَجَّةِ“

(رشاد القویں ج ۱ ص ۲۷)

تو انہوں نے جو خی سرا خایا تو عرش پر لکھا ہوا دیکھا ”لَا إِلَهَ إِلَّا

اللَّهُ مُحَمَّدُ بْنُ الرَّحْمَةِ وَعَلَى مَقِيمِ الْحَجَّةِ“

اے ارض دما و عرش کے ساکن فرشتو! گواہی دکھ میرے بندے اور رسول میں  
تو سب ملائکہ نے اس کی گواہی بھی دی اور اقر بھی کیا، پھر فرمایا اسے میرے فرشتو! اور  
اے ساکن ان ارض دما و عرش کے اٹھانے والے گواہی دکھ میرے علی میر، میرے  
بیوی! کا اور بعد رسول مونین کا ولی ہے ان سب نے گواہی دی اور اقر بھی کیا۔

### بوقت خلقت عرش دو فرشتوں کی شہادت ولایت

عبداللہ بن سنان امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت نقل کرتے ہیں  
انہوں نے فرمایا۔

”لما خلق الله العرش خلق ملکين فا كتفاه  
فقال اشهد ان لا إله الا أنا فشهد اشتم قال  
أشهد ان محمد رسول الله (ص) فشهد اشتم قال  
أشهد ان عليا امير المؤمنين فشهد اشتم“

(ایقین صفحہ ۵۵ بحث اشرف)

کہ خدا نے جب عرش کو پیدا کیا تو اس وقت دو فرشتوں کو بھی خلق  
فرمایا۔ اور ان سے کہا کہ تم دونوں گواہی دکھ میرے سوا کوئی مبعود  
نہیں۔ چنانچہ انہوں نے گواہی دی۔ پھر فرمایا کہ دونوں محمد صلی  
اللہ علیہ وسلم کی گواہی بھی دو۔ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ پھر فرمایا  
کہ تم دونوں گواہی دکھ علی امیر المؤمنین ہیں تو ان دونوں نے اس  
اسر کی گواہی دی۔

### ملائکہ کو حکمہ سکھایا گیا

حضرت پیدہ سلام اللہ علیہ اور ولایت کرتی ہیں۔ کہ حضور نے فرمایا۔  
”لما عرج بی الى السماء صرت الى صدرة المنتهى  
فكان قاب قوسين او ادنی فابصرته بقبی  
ولمسارہ بعین فسمعت اذانا مسٹنی واقامة  
وتراو ترافعه منادیا یمنادی یا ملائکتی و  
سکان سمواتی وارضی دجلة عریش اشمد و اتی  
لا الہ الا وحدی لا شریلی قالوا اشہدنا واقررنا  
قال اشہدوا یا ملائکتی وسکان سمواتی وارضی  
وجلة عریش بان مسیح مسیح عبدی ورسولی  
قالوا اشہدنا واقررنا قال اشہدوا یا ملائکتی و  
سکان سمواتی وارضی وجلة عریش بان علیا ولی و  
ولی رسولی وولی المؤمنین بعد رسولی قالوا اشہدنا  
واقررنا“ (تفہیم ریزات صفحہ ۲۳، مطبوعہ بحث اشرف)  
کہ شب معراج جب میں قاب قوسین کی منزل پہنچنے ہوا تو میں نے اپنے خدا  
کو آنکھوں سے نہیں بلکہ اپنے دل سے دیکھا تو میں نے ایک منادی کو سیندا کرتے  
و دیکھا کہ اے ملائکہ ارض دما و عرش کے عرش کے اٹھانے والو! گواہی دو کہ میں  
مبعود و حصہ لاشرکیک ہوں تو سب نے اس امر کی گواہی بھی دل اقر بھی کیا۔ پھر فرمایا۔

میں بایں الفاظ نقل کرتے ہیں۔

”عن أبي جعفر رع، قال ترل إلى رسول الله ص، ملأ  
اسمي محمود وله أربعة عشر دونان وجه  
فقال: بعثني إليك رب العزة لتزوج النور  
بالنور، فقال: من بمن؟ فقال علياً بفاطمة، قال  
فلما ولد الملك أذاب بين كتفيه مكتوب لا  
الد إلا الله محمد رسول الله على ولد الله.  
”

”مشارق اوزار اليقين سفر، دطبوع بیان“

امام محمد باقر علیہ السلام فراستے ہیں کہ خدا تعالیٰ نے حضور  
کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جس کا نام محمود تھا۔ اس کے چوبیس ہزار  
چھوٹے تھے۔ اس نے کہا کہ خدا نے مجھے آپ کی طرف اس  
لیے بھیجا ہے تاکہ نور کی تزییں نور سے کرو جائے جس نے  
پوچھا، کس کی اس سے ہو اس نے عرض کیا کہ حضرت علی کی شادی  
بی بی فاطمہ السلام علیہما سے حضور نے اس کی شانوں پر ”لَا إِلَهَ  
إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ“

”زین المحدثین علام شیخ محمد بن الفتاویٰ پوری المتفق شیخ حنفی  
بھی اس واقعہ کو اپنی کتاب ”برہستہ الوعظیں“ مطبوعہ سجف اشرف کے سفر  
نہتے اس پر درج کیا ہے۔

★

## علقت ارض دماء کے وقت پڑھا گیا کلمہ

سنان بن طریف، امام جعفر سادق علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں  
آپ نے فرمایا۔

”اَنَّهُ لَمَّا خَلَقَ اللَّهُ اَسْمَاءَ وَالْأَرْضَ اَمَرَ مَنْ اِذَا  
فَنَادَى اَشْهَدَنَ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ شَهَدَ اَشْهَدَنَ عَنْهُ  
رَسُولُ اللَّهِ شَهَدَ اَشْهَدَنَ عَلَيْهِ اَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ  
حَقَّاً ثَلَاثَةَ“ (مام صدوق صفحہ ۴۰)

جب خدا نے ارض دماء کو غلق فرمایا تو مناری کو یہ اعلان کرنے  
کا حکم دیا۔

”اَشْهَدَنَ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ تَمَّ بَارَ“

”اَشْهَدَنَ مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ تَمَّ بَارَ“

”اَشْهَدَنَ عَلَيْهِ اَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ حَقَّاً تَمَّ بَارَ“

اس روایت کو اپنی کتابوں میں تلخی دے ملے درج ذیل ہیں۔

① قدورۃ المحدثین مفسر رذآن علامہ السيد باشہ ابھری مدینۃ المعاجز صفحہ ۴۰۰

② ثقہ الاسلام علامہ عقیوب کھنیز ”اسول کافی جلد ۴ صفحہ ۲۰۰“

مُحَمَّد نَمَی فِرْشَتَهُ کَ شَانُوں پر کلمہ

مشور فلسفی دعا رف علامہ جبب البری امال کی روایت کو اپنی کتاب

باب جنت پر دنیا کی خلقت سے دو ہزار سال پہلے بکھا  
گیا تھا۔ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ علی انہو  
رسول اللہ۔

اسی روایت کو علامہ علی المتنوف شیخ نے اپنی کتاب "کشف العین"  
کے صفحہ نمبر پر اور علامہ الحسن الجرجانی نے مدینۃ المعاجز" کے صفحہ نمبر ۲۶۹ پر  
بھی درج کیا ہے۔

### باب جنت پر مرقوم کلمہ

علامہ شیخ محمد مددی الحاری لکھتے ہیں :

"حضرت نے فرمایا کہ جب میں شبِ محرّاج آسمانوں پر بلند ہوا  
تو میں نے جنت کے آٹھوں دروازے دیکھے اور ہر دروازے  
پر "لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ علی وحی و لی اللہ"  
لکھا ہوا دیکھا۔

(شجر طویل جلد ۱ صفحہ ۲۰۲ مطبوعہ بخفی اشرف)

### عرش و کرسی وغیرہ پر کلمہ

امام حبیر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں۔

"خدا نے جب عرش کو خلق فرمایا تو اس پر لا الہ الا اللہ  
محمد رسول اللہ علی امیر المؤمنین لکھا اور جب

### حضرت جبریل کے پر پر مرقوم کلمہ

حضرت نے فرمایا

"اتانی جبریل و قد نشر جناحیہ فاذا فیہا  
مکتوب لا الہ الا اللہ محمد النبی و مکتوب  
علی الاخر لا الہ الا اللہ علی الوصی"

(مدینۃ المعاجز ص ۱۵۸ مطبوعہ ایران)

حضرت جبریل پرے پاں آکے تو انہوں نے اپنے پر پھیلائے تو  
میں نے ان کے پر پر یہ لکھا ہوا دیکھا "لا الہ الا اللہ محمد  
النبی اور دوسرے پر پر یہ عبارت درج کی "لا الہ الا اللہ  
علی الوصی"

### باب جنت پر کلمہ

عبدالقدوس حبیب رسول حضرت جاہ حضور مقبول سے روایت کرتے میں کہ حضور نے  
فرمایا۔

"مکتوب علی باب الجنة لا الہ الا اللہ محمد  
رسول اللہ علی انہو رسول اللہ قبل ان ی خلق اللہ  
السموات والارض بالفی عام" (الی صدق صفحہ ۱۳)

امیر المؤمنین علیہ السلام  
بصائر الدربات المجرد الثاني صفحہ ۹۰، یقین صفحہ ۵۶ بحث اخref ،  
مذہبیہ المعاجز صفحہ ۸۰، اصول کافی جلد ۲ صفحہ ۲۲۰)۔

کہ خدا نے حضرت آدم کی اپشت سے ان کی قیامت تک پیدا ہونے  
والی اولاد کو نکالا۔ اور اپنی ذات کی معرفت کرائی۔ اور اگر ایسا نہ ہوتا۔  
تو کسی کو خدا کی معرفت نہ ہوتی۔ اور فرمایا  
کیا میں تم سارب نہیں ہوں سب نے کہا۔ بیشک تو ہمارب  
ہے۔ اور یہ کہ محمد میرے رسول اور علی امیر المؤمنین ہیں۔

### حضرت آدم کی انگشتی پر نقش کلمہ

حضرت آدم علیہ السلام کی انگشتی پر نقش تھا وہ یہ تھا۔  
”وَكَانَ نقش خاتمِهِ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى امِيرِ  
الْمُؤْمِنِينَ“ (تفسیر مرادۃ الانوار صفحہ ۲۱)  
یعنی حضرت آدم کی انگشتی پر محمد رسول اللہ علی امیر المؤمنین  
لکھا تھا۔

### سام بن نوح کا کلمہ

حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نے جب لوگوں کے کہنے اور حضور کے  
ذمانت کے مطابق سام بن نوح کو زندہ کیا تو لوگوں نے دیکھا۔

کرسی کو پیدا کیا تو اس پر بھی ہمیں عبارت لکھی اور پھر لوح کو خلق فرمایا  
تو اس پر بھی اسی عبارت کو رقم کیا، جب اسرافیل و جبریل کو خلق  
کیا تو ان کے پر دوں پر بھی ہمیں کلمہ لکھا اور جب آسمانوں اور زمینوں  
کو خلق کیا تو آسمانوں کے کناروں اور زمینوں کے طبقات پر لام  
اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ علی امیر المؤمنین“  
لکھا۔ جب پہاڑوں کو وجود میں لایا تو ان کی چوڑیوں پر اور شمش و  
قرپر پر بھی یہ کلمہ لکھا۔

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى امِيرِ المُؤْمِنِينَ  
(اجتاج طبری جلد اول صفحہ ۱۲۳ بحث اشہف)

### عالم ذریں ہی آدم کا کلمہ

امام مصوص حضرت جعفر صادق علیہ السلام نے یہ آیت قرآن  
”وَإِذَا أَخْذَ رَبِّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذَرِّيَّهُمْ  
وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى الْفَسَدِ الْمُتَّبَعِ“ کے ذیل  
میں فرمایا ہے۔

”أَخْرَجَ اللَّهُ مِنْ ظَهُورِ آدَمَ ذَرِّيَّتَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ  
كَالذِّرْفَرَفَهُمْ نَفْسَهُ وَلَوْلَا ذَلِكَ لَمْ يَعْرِفْ  
أَحَدَرِيَّهُ قَالَ السَّتْ بِرِّبِّكُمْ قَالُوا بَلِي وَإِنْ هَذَا مُحَمَّدٌ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَسَلَّمَ وَعَلَى

محمد بن فضیل کہتے ہیں کہ میں نے امام رضا علیہ السلام کو کہتے ہوئے  
سنا کہ ولایت علی تمام انبیاء کے صحائف میں لکھی ہوئی ہے۔  
محدث بیلیل علام ابو جعفر محمد بن الحسن السفار المتنی صحیح ص ۲۷  
لکھتے ہیں۔ کہ مولیٰ نے فرمایا۔

”ولایت علی مکتوب فی جمیع صحف الانبیاء ولن  
یبعث اللہ نبیاء الانبیة مُحَمَّد و ولایت وصیہ  
علی علیہ السلام“ (بصائر الدربات صفحہ ۳۷)  
ولایت علی تمام انبیاء کے صحیفوں میں لکھی ہوئی ہے۔ اور خدا نے  
کسی نبی کو مبعوث نہیں فرمایا مگر حضور کی نبوت اور حضرت علی کی  
ولایت کے ساتھ۔

### انبیاء کا کلمہ

باقر العلوم اہل محمد امام محمد باقر علیہ السلام ایک آیت کی تفسیر میں لکھتے  
ہیں۔  
”ان رسول اللہ (ص) قال لما سری بی الى السماء فصرت  
فی السماء الترابیه جمع اللہ لی النبیین والصدیقین  
والملاک کہ فناذن جنبریل واقام الصلوة شم  
تقى رسول اللہ (ص) فصلی بهم فلهم الصرف  
قال بہم تشهدون قالوا شهدان لا اللہ الا

”کہ زمین شگافتہ شد و تابوتی ظاہر شد و از میان تابوت پیری  
نورانی باریش سفید تابوت کشیدہ بخواست و خاک از مسروروی  
خود سکانیہ بر علی علیہ السلام کرو گفت“ اشہدان لا اللہ  
الا اللہ و اشہدان محمد ارسلان سُوْل اللہ سید المرسلین  
و ائمۃ یاعلیٰ وصی محمد سید المرسلین۔

”حدائقۃ الشیعہ ص ۱۵“  
کہ زمین پھی اور اس میں سے ایک تابوت ظاہر ہوا جس میں سے  
ایک سرو بزرگ چہرہ نورانی جسکی سفید باریش ناف تک طویل تھی  
اپنے سر پر سے خاک جھاڑتا ہوا نکلا۔ اس نے حضرت علی علیہ  
السلام کو سلام کیا اور کہنے لگا۔

”اشہدان لا اللہ الا اللہ و اشہدان محمد ارسلان  
اللہ سید المرسلین۔ اور اے علیٰ! میں گواہی دیتا ہوں۔ کہ  
اپ سید المرسلین حضرت محمد کے وصی ہیں۔

### صحابہ انبیاء میں درج کلمہ

شیخ سفید رحمۃ اللہ علیہ محمد بن الفضیل کی روایت لکھتے ہیں۔  
”سمعت ابا الحسن علیہ السلام يقول، ولایت علی  
علیہ السلام مکتوبہ فی جمیع صحف الانبیاء“  
(الانحصار ص ۲۷)

لکھا ہوا تھا۔ محمد وعلیٰ۔

## زمانہ رسول میں کلمہ

### کیا حیات پنیزہ میں شادتِ ولایت دی جاتی تھی

عام طور پر یہ سوال کیا جاتا ہے کہ حضور علیہ الرضوہ کے دورِ حیاتِ ظاہری میں جو کلمہ پڑھا جاتا تھا، اس کے الفاظ کیا تھے؟ یہ سوال نہایت مناسب اور برحیل ہے۔ اس لیے کہ جب کلمہ کی بات ہو گی تو اس سوال کا ذہن میں پیدا ہونا ایک فطری امر ہے بلکہ ہم تو کہیں گے کہ کاشِ حقیقتہ و عمل کے ہر گوشے پر گفتگو کرتے ہوئے ذہنِ مسلم میں ایسا ہی سوال ابھرتا ہے۔ تاکہ ہر بذمت کا قلع قمع ہو سکے۔ اب تم اصل سوال کی طرف آتے ہیں۔ تو یہ بات ذہن میں رہنی چاہیئے کہ اس سوال کا جواب حضور علیہ الرضوہ و السلام کی اس ظاہری زندگی کو محيط ہے جسے زبانِ عوام میں آپ کی پنیزہ رہنے زندگی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

نزوں وحی کے بعد حضور کی مکھی زندگی کے تیرہ سالوں میں جو کلمہ پڑھا یا گیا تھا۔ وہ صرف کلمہ توحید تک ہی محدود رہتا۔ یعنی "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" مگر جب مدنی زندگی کا آغاز ہوا تو کلمہ توحید کے ساتھ شہادتِ رسالت کو لازمی قرار دیا گیا اور اس کے لازمی قرار دیئے جانے کے بعد اس کے بعد اس کسی کی حوابید پر پیشی چھپڑا جا سکتا کہ وہ کلمہ توحید کو توازن قرار دے سکتا ہے مگر شہادتِ رسالت کو پیشی دنداشنا۔

اللَّهُ وَاتَّلَكَ رَسُولُ اللَّهِ وَانْ عَلِيَا امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ" (تفسیر فرات صفحہ ۷۰)

حضور نے فرمایا۔ کہ جب مجھے شبِ مراجِ فلک چہارم پرے جایا گیا تو خدا نے ابھیا، صد لیکن اور فرشتوں کو اکٹھا کیا۔ جب ریل نے اذان کہی اور نمازِ فاتحہ کی، حضور نے امامت کرانی۔ جب سب نماز پڑھ پچھے تو فرمایا کہ تم کس چیز کی شہادت دیتے ہو؟ تو سب نے عرض کیا کہ ہم شہادت دیتے ہیں کہ کوئی معبود نہیں سوائے اللہ کے۔ اور آپ خدا کے رسول ہیں۔ اور علی امیر المؤمنین ہیں۔

### خاتم حضرت سلیمان بن داؤد نقش

حضرت امیر المؤمنین علیہ الرضوہ نے صحابہ سے فرمایا۔

"اتحبو ان اریکم نجات مسلمان بن داؤد" قلناعم فادخل یدہ الی حبیبہ فاحبر جخاتما من ذهب فضة من ياقوتة حمراء علیہ مکوہ

محمد وعلیٰ" (تفسیر البرانی ج ۱ صفحہ ۲۰۹) کیا تم چاہتے ہو کہ تمہیں حضرت سلیمان بن داؤد کی اختری کو دکھائیں انہوں نے عرض کیا کہ ماں (دکھائیے)، تو آپ نے اپنا ماں تھا انی جیب میں دالا۔ اور ایک انگوٹھی جیب سے بھالی جو سونے، چاندی کی جنی ہوئی تھی اور یا قوت سرخ سے مزدین تھی۔ اور اس پر

مکمل نہیں ہوتا۔ اس کی ولایت کے بغیر دین کا کوئی عمل بیشمول نماز بھی مکمل نہیں ہو سکتا؟

لہذا اسلام کرنا ہو گا کہ جب حضور نے بھکر خدا اعلان دلایت علیٰ کر دیا۔ تو اس کے بعد اقرار توحید و رسالت کو کافی جانا حقیقت کا مسئلہ چڑانے کے متراود ہو گا اور وہ عند اللہ مقبول دام حور قرار نہیں پا سکتا۔ جب تک اقرار توحید و رسالت کے ساتھ شہادت و لایت علیٰ نہیں جائے۔ اس حقیقت کا انہما علماء اعلام کرتے چلے آئے ہیں۔ چنانچہ شیخ صدوق حنفی کتاب میں ایک واقعہ نقل کرتے ہیں۔ کہ حسن بن تھجی الدہان کا کہنا ہے کہ میں ایک روز بغداد میں قاضی بغداد سماع کے ہاں پہنچا تھا کہ قاضی نذور کے پاس بغداد کا ایک بزرگ شخص داخل ہوا۔ اور اس نے قاضی کے لیے دعائیہ فقرات کہے۔ اور پھر ایک واقعہ کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ میں پہلے سالوں میں سے ایک سال جج کو گیا اور کوفہ سے گزر ہوا۔ تو میں ادا گی نماز کے لیے ایک ایسی مسجد میں داخل ہوا جسے میں جاتا تھا۔ وہاں میں نماز ادا کرنے لگا کہ میں نے ایک بڑی عورت کو دیکھا تھیں کہ زہان پر یہ الفاظ جاری تھے۔

يَا مَشْهُورًا فِي السَّمْوَاتِ يَا مَشْهُورًا فِي الْأَرْضِينَ يَا  
مَشْهُورًا فِي الْآخِرَةِ يَا مَشْهُورًا فِي اسْتِيَاجِهِ مَهْدِتِ  
الْجَيَابِرَةِ وَالْمَدِيرَةِ مَلَكِنَا نُورَتِ وَخَمَادَ ذَكْرَكِ  
فَبِاللَّهِ لَذِكْرُكَ لَا سُوْرَةٌ لِلْأَضْيَا غَامَّا  
وَسَمَامًا وَلَوْكَيْهِ الْمُشْكِنَ قَالَ فَقَلَمَتْ بِاَمْهَةِ  
اللَّهِ وَمَنْ هَذَا الَّذِي تَصْفِيَتْ بِهِ الْصَّفَّ قَاتَ

پر منحصر قرار دے دے۔ کیونکہ جب اس کا واضح اعلان کر کے اسے توحید کی بنیاد قرار دے دیا گیا تو پھر کسی کو کیا حق پہنچتا ہے کہ وہ اس میں مخفف فدشیوں کا انہما کرتا پھرے۔ یا فقہی اصطلاحوں کی آڑ میں اپنی علمی قابلیت کا منظاہرہ کرنے کی کوشش کرے۔ علمی جوہر دکھانے کے ادبی بہت سے ذرائع اور میدان ہیں۔ انہیں استعمال کیجیے، ایسا ذریعہ تو اختیار کیا جائے۔ کہ آپ تو اپنی علمی قابلیت و کھاتے پھریں۔ مگر موالیان اہل بیتؑ کو ان پریجع را ہوں کی بھول چلیوں میں چھوڑ دیں، جہاں ان کا ایمان بالولایت مستلزم اور مستند بہ ہو جائے اور وہ شک و شبہ کی اس منزل پر جا پہنچیں جہاں عمل اکارت اور ساعی نے تجویہ ہو جائیں۔ یاد رکھیے! جس طرح توحید کی طرف جانے والا ہر راستہ اقرار بتوت سے پیدا ہوتا ہے اسی طرح توحید و نبوت کو کوئی راستہ جاہی نہیں سکتا۔ جب تک اس کی ابتداء اقرار و لایت علیٰ سے نہ ہوتی ہو۔

- کیا نزول آیہ بلغ پر حضور نے دلایت علیٰ کا اعلان نہیں کیا تھا؟
- کیا اس کا اقرار ایک لاکھ بیس ہزار صحفاً پر سے نہیں کرایا تھا؟
- کیا آیت نے واضح طور پر نہیں بتایا کہ اقرار توحید و رسالت اور احکام و اعمال بکار تمام دین کا انحصار و لایت علیٰ پر ہے؟
- کیا اعلان و لایت پر آیت «الیوم اکملت لکم دینا» کے تھا۔ یہ آج تھا اور دین مکمل کیا گیا ہے کا نزول اس امر کی دلیل نہیں کہ بغیر اقرار و لایت علیٰ دین کی تکمیل نہیں ہوئی؟
- کیا یہ اس امر کی کھل ہوئی دلیل نہیں کہ جس کی دلایت کے بغیر دین

کی توثیق مزید کے لیے قارئین کی توجہ اعلم الاعلام علامہ شیخ مفیدؒ کی طرف دلانا چاہتے ہیں جنہوں نے اس واقعہ کو اپنی کتاب "الاختصاص" کے صفحہ نمبر ۱۹ سر پر درج کیا ہے جو اس واقعہ کے مستند ہونے کی تین دلیل ہے۔

روایت بھی مستند اور روایت کا متن بھی ایسا کہ جس میں مذکور ہے کہ ولایت علیؑ کے بغیر توحید بھی قبول نہیں، تو پھر اس کے بارے میں تصور کیوں نہ کر کیا جا سکتا ہے کہ کوئی دور اس کی تبلیغ یا اس کے اقرار کے بغیر بھی ہوگا۔ چنانچہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کوئی طریقہ اور کوئی انداز ایسا نہیں چھوڑا جسے ولایت علیؑ کی تبلیغ کے لیے استعمال نہ کیا ہو، یا اس کی اہمیت کا احساس نہ دلایا ہو، عرش و نریش پر اس کی موجودگی کا پتہ دیا۔ حجرا و شحر پر اس کے نقوش دکھائے۔ پچھے پچھے کی زبان سے اس کا انہصار کرایا۔ اس سلسلہ کی ایک روایت آپ بھی ملاحظہ کرتے چلیں۔ لیقیناً سخت حفظ نہ ہوں گے۔

### نَّاَمَ رَسُولُنَا كَمْسَه

عَدْنَةُ الْعَقْبَاءِ وَالْأَصْوَلِينَ عَلَمَرُ السَّيِّدُ اسَاعِيلُ طَرْسِيُّ نُورِيٌّ لَكَفَتَهُ مِنْ ہیں۔ کہ تصور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی ایک انحصاری عقیق کی حضرت علی علیہ اللہ کو دے کر فرمایا کہ اس پر نقاش سے ایک سطر اس کمک کی نقش کرو جسے میں دوست رکھتا ہوں یعنی کہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ مُولَى عَلَيْنَا نَدْرَهُ وَهُوَ الْحَسْنَى لَنَقَاشُ کو دیتے ہوئے ذہماً کہ اس پر دو سطروں میں سے ایک سطر پر لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور دوسری سطر پر مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ نقش کر دو جب تا خوشی تیار ہو گئی اور حضورؐ کی خدمت

ذَلِكَ امِيرُ الْمُمْنِينَ فَنَفَّذَتْ لَهَا هَذِهِ امِيرُ الْمُمْنِينَ هُوَ قَالَ عَلَى ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ الَّذِي لَا يَجُوزُ التَّوْحِيدُ إِلَّا بِهِ وَبِبُولِيَّتِهِ قَالَ فَالْتَّفَعْتَ إِلَيْهَا فَلَمَّا دَرَأَهَا (اماں صدقہ من مطبوعہ ایران)

اسے وہ جزو میزبان اور آسانوں میں مشہور ہے۔ اسے وہ کہ دنیا و آخرت میں مشور ہے۔ باوشا ہوں اور جاہروں نے کوشش کر دیکھی کہ تیرے نوک رکھا دیں اور تیرے نام کو چھپا دیں مگر خدا نے اتنا ہی تیرے نوک اجاگر کر اور تیرے نام کو بلند کیا۔ چاہتے یہ امر شرکوں کو کتنا ہی تاگوار گذرے اس پر میں نے اس خاتون سے پوچھا کہ اسے کنیز خدا! یہ کون ذات ہے، جس کا ذکر تو ان الفاظ اور صفات کے ساتھ کر رہی ہے۔ تو اس نے جواب دیا کہ یہ ذات امیر المؤمنین ہے۔ میں نے پھر پوچھا۔ کہ کون امیر المؤمنین؟ رکیونکہ لوگوں نے دوسروں کو بھی امیر المؤمنین کہنا شروع کر دیا تھا۔ اس لیے یہ دضاحت کرانا پڑا ہے کہ کون امیر المؤمنین؟ تو اس خاتون نے جواب دیا کہ علیؑ بن ابی طالب۔ کہ حسینؑ کی ولایت کے بغیر توحید بھی قبول نہیں۔ پھر میں نے اس کی طرف نظر کی تو مجھے کچھ نظر نہ آیا۔ کیونکہ وہ غائب ہو چکی تھی۔

اس روایت کی توثیق و تائید کسی اور ذریعہ سے نہ بھی ہوتی تو اس کی صحیت و سند کے لیے سند المحققین علامہ شیخ صدقہؒ کی ذات ہی کافی تھی۔ پھر بھی ہم اسک

فَمَرَتْ بِصَبَىٰ أَمَهْ فَتَالَ لَهْ يَا صَبَىٰ مَنْ أَنَا؟ فَقَالَ أَنْتَ  
رَسُولُ اللَّهِ خَاتَمُ التَّبَيِّنِ وَنَا شَهَدُونَ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَعَلَيْهِ وَلِيُّ اللَّهِ

( مدینۃ المعاجز صفحہ ۱۱ )

کہ ایک عورت اپنے بچے کو لیے ہوئے دہلی سے گزری حضور نے  
بچے سے پوچھا۔ اسے بچے بتا میں کون ہوں؟ اس بچے نے  
جواب دیا۔ آپ خدا کے رسول اور خاتم النبیین ہیں اور میں گواہی  
دیتا ہوں کہ کوئی مجبور نہیں سوائے خدا کے۔ اور محمد اللہ کے رسول  
اویٰ ولی اللہ ہیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایک ننھا بچہ جو ابھی اس کی گود میں ہے۔ آنحضرت  
اس کی زبان پر وہ کلمہ کیسے آیا جو عام امورو پر شیعوں کے اہل مردوج ہے۔ یعنی شہادت  
توحید و سالت کے ساتھ شہادت "علیٰ ولی اللہ" اگر کلمہ کے وہ الفاظ جو ایک  
بچے نے ادا کیے زمانہ رسول میں جاری ساری نہ تھے تو گود کے ایک بچے  
نے یہ الفاظ کیسے ادا کر دیا ہے؟ اور اگر بچے نے "علیٰ ولی اللہ" کے الفاظ ادا  
کر رہی دیتے تو کیا سالت ماب کا یہ فرض منسوبی نہ تھا کہ وہ بچے کو فوراً لوگ  
دیتے اور بچے کو نہیں تو کم از کم ان اصحاب و محبین کے سامنے بچے نے یہ الفاظ  
کے حضور نے فرمایا ہوتا۔ کہ بچے نے شہادت جن الفاظ کے ساتھ وہی وہ  
درست نہیں، ایک بچے کا اور وہ بھی مقام اعجاز پر وہ کلمہ پڑھنا جو اہل تشیع کے  
ہاں مردوج ہے اور حضور کا ان الفاظ کے خلاف کوئی بیان نہ دنیا اس اسر کی دلیل

میں پہنچی تو آپ نے دیکھا کہ اس پر تین سطروں نقش ہیں۔ پہلی سطروں "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ"  
دوسری سطروں "مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ" اور تیسرا سطروں "عَلِيٌّ وَلِيُّ اللَّهِ"۔ آپ  
نے حضرت علیٰ سے فرمایا کہ میں نے ایک سطر لکھنے جانے کا کہا تھا۔ آپ نے تین  
سطروں نقش کر دیں جو حضرت علیٰ علیہ السلام نے عرض کیا کہ آپ نے اس کلمہ کو  
لکھنے جانے کا حکم دیا، جسے آپ محبوب رکھتے ہیں۔ میں نے وہ کلمہ نقش کر دیا  
جو بھی محبوب ہے۔ یعنی میں نے دوہی سطروں نقش کر لائیں ہیں۔ اس پر جہر بیل  
امین علیہ السلام نازل ہوئے۔ اور کہا۔ کہ خدا بعد تھغہ درود دلیل فرماتا ہے۔

"کہ تو امنووی باخچہ دوست دستی آں را علی اسر کر دا بانچہ دوست  
داشت دنیم کتابت نہودم آنچہ را کہ دوست داشتم کہ علیٰ ولی  
اللہ است"۔ ( رکفایۃ المؤمنین ج ۲ ص ۲۲۲ مطبوعہ ایران )

کتم نے اس کلمہ کے نقش کرنے کا حکم دیا جو بچہ محبوب ہے۔  
اور علیٰ نے اس کے ساتھ وہ بھی نقش کر دیا، جو اسے محبوب ہے  
اور میں نے اس پر وہ کلمہ خبی کھد دیا جو بھی محبوب ہے۔ یعنی علیٰ  
ولی اللہ"۔

### حضرت کے سامنے پڑھا جانے والا کلمہ

قدوة المحتذين علامہ السید باہشم الجرجانی حضرت انس سے مردی ایک  
روایت لکھتے ہیں کہ ایک روز رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آشریف  
فرما تھے۔

## حضرت سیدۃ النساء عالمین کا گلمہ

سیدۃ النساء عالمین حضرت فاطمۃ الزہرہ اسلام اللہ علیہا نے اپنی ولادت نے فوراً بعد جو گلمہ پڑھا۔ اس کے الفاظ یہ تھے۔

”اشهد ان لا الہ الا اللہ وان ابی رسول اللہ سید  
الا نبیاء وان بعلی سید الا وصیاء۔“  
(منہی الامال جلد صفحہ ۱۲۱)

یہ روایت مندرجہ ذیل کتب میں بھی موجود ہے۔

- ① شیخ طربی صفحہ ۲۲۸ علمائی شیخ محمد مہدی الحائری مطبوعہ بیجف اشرف۔
- ② مشارق النوار الیقین صفحہ ۵۵ علمائی شیخ حبیب البری مطبوعہ بیروت لبنان۔
- ③ روضۃ الوضیفین صفحہ ۲۲۳ علمائی شیخ محمد بن الفتال نیشاپوری المتوفی ۶۷۳

## امام رضا علیہ السلام کے وقت پڑھا گیا گلمہ

اصول کافی میں ہے۔

”جاء رجلٌ الى ابی الحسن الرضا علیہ السلام من وراء  
نهر بلخ فقال، انى اسالك عن مسألةٍ فان اجتنى  
فيها بما عندى قلت باما متكلٌ فقال ابوالحسن  
علیہ السلام: سل عما شئت فقال: اخربني  
عن ربك مثی کان؟ وكيف کان؟ وعلی ای شئ؟“

ہے۔ کہ حضور کے زمانہ میں کلمہ اخنی الفاظ کے ساتھ مروج تھا۔ یہی وجہ ہے کہ کلمہ مبارکہ کو ان الفاظ کے ساتھ سُن کرنے تو صاحب کرام کو کوئی تعجب ہوا اور نہ حضور کو۔

اور اگر آپ ذرا گہرائی میں اُتر کر سوچیں تو یہ نکتہ سامنے آتا ہے کہ حضور نے اس پچے کو یہ موقع فراہم ہی اس لیے کیا تھا کہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کلمہ علی ولی اللہ حضور کی طرف سے نہیں۔ بلکہ من جانب اللہ ہے۔ اس لیے پچے پہنچے کی زبان پر جاری ہے۔ اور یہ کہ شہادت ”علی ولی اللہ“ فطرت کے عین مطابق ہے۔

## حضرت علیؑ نے جو گلمہ پڑھا

امیر المؤمنین حبیب کعبہ میں متولد ہوئے۔ تو بُنی فاطمہ بنت اسد ذہبائی ہیں۔ کہ دیدم بر زمین سجدہ کر دہ و لفظاً سنت بیان و طلاقت زبان گفت

”اشهد ان لا الہ الا اللہ وحدہ لا شریک له و اشہد  
ان محمدًا عبدہ و رسوله و اشہد انی ولی اللہ و وصی

رسول اللہ“ (صیہیۃ الشہید صفحہ ۳، ۴)

کہ میں نے دیکھا کہ حضرت علیؑ پیدا ہوتے ہی زمین پر سجدہ ریز  
ہوئے اور نہایت فصاحت و بلاغت سے فرمایا۔

”اشهد ان لا الہ الا اللہ وحدہ لا شریک له و  
اشہد ان محمدًا عبدہ و رسوله و اشہد انی  
ولی اللہ و وصی رسول اللہ“

## امام زمانہ کا گلمہ

ابن حبیف محمد بن جریر بن رشم الطبری حضرت حکیم خالون سے روایت لکھتے ہیں کہ جب امام زمانہ علیہ الصلوٰۃ والسلام متولد ہوئے تو آپ نے پیدا ہوتے ہی سر کو سجدہ میں رکھ کر فرمایا۔

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَعَلَيْهِ الْجَنَّةُ الْمُبَارَكَةُ“

(دلائل الامامتہ صفحہ ۲۶۹ مطبوعہ بحوث اشرف)

مُتَّهِیُّ الْأَمَالِ میں ہے۔  
کہ آپ نے فرمایا:-

”أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
وَأَنَّ جَنَّتِي رَسُولُ اللَّهِ وَأَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ  
وَأَصْحَى رَسُولُ اللَّهِ“

(مُتَّهِیُّ الْأَمَال جلد ۲ صفحہ ۲۲۲ مطبوعہ ایران)

یہیں کوہی دیتا ہوں کہ اللہ وحدہ لا شریک کے سوا کوئی معبود نہیں اور میرے جد ابجد اللہ کے رسول ہیں اور میرے باپ امیر المؤمنین اور وصی رسول خدا ہیں۔

یہی بات علامہ نوری طبری اپنی کتاب ”کفایت المواجهین“ صفحہ ۱۰۰ پر لکھتے ہیں۔

جناب علامہ حبیبی نے اس کی اپنی کتاب ”مشارق انوار الیقین“

کان اعتمادہ؛ فقاًل ابوالحسن علیہ السلام! ان اللہ تبارک و تعالیٰ این الایں بلاین و کیف الکیف بلا کیف و کان اعتمادہ علی قدرتہ فقاًم الیہ الرّجُل فقیل راسہ و قال: اشہد ان لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ  
انَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ وَإِنَّ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ الْمُبَارَكَةُ  
(اصول کافی جلد اصفہان)

ایک آدمی عقب نہر بلخ سے امام رضا علیہ السلام کی خدمت میں خواہ ہوا۔ اور عرض کیا کہ مجھے آپ سے ایک سُلْد پوچھنا ہے۔ اگر آپ نے اس کا جواب دے دیا تو میں آپ کی امامت کا قائل ہو جاؤں گا۔ امام رضا علیہ السلام نے فرمایا۔ کہ جو چاہو۔ پوچھو۔ اس نے عرض کیا کہ مجھے بتائیں کہ آپ کا رات کب سے ہے اور کیا ہے اور کیا ہے اور کیا ہے؟ امام نے فرمایا کہ خدا نے ہر صاحب مکان کے لیے مکان پیدا کیا اور خواہ مکان ہے۔ وہ کیفیتوں کا پیدا کرنے والا ہے اور خود صاحب کیفیت نہیں ہے اور اس کا اعتقاد اپنی قدرت پر ہے۔ یہیں کہ وہ شخص اُٹھا اور امام علیہ السلام کے سر کو بوس دیا اور کہا:-

”أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ  
وَأَنَّ عَلِيًّا وَصِيَّ رَسُولِ اللَّهِ“



امیر المؤمنین خلیفۃ اللہ

(ارشاد القلوب ج صفحہ ۳۳۰)

اسی طرح راہب المشرم بن عیب بن الشیقنا کی

شہادت ولایت

”ا شہد ان لا اللہ الا اللہ وحده لا شریک له  
و ان محمد عبده و رسوله و ان علیا اولی  
الله و لا عالم بعد بنی اللہ“

(وصنۃ الاعظین صفحہ ۹۹)

پرانی بھی موجود ہے جسے بآسانی دیکھا جا سکتا ہے۔

حضرت علیؐ کے سامنے مسلمان ہونے والے راہب کا کلمہ

شیخ مفید لکھتے ہیں کہ ایک راہب نے حضرت علیؐ کے ہاتھوں اسلام  
تھوڑی تواہ سے حضرت علیؐ کے سامنے جو کلمہ پڑھا وہ یہ تھا۔  
”ا شہد لا اللہ لا اللہ وحده لا شریک له و  
ا شہد ان محمد عبده و رسوله و ا شہد ان لدی  
وصی رسول اللہ“

رالارشاد صفو، امطبوعہ لبنان

کے صفحہ نمبر ۱۰۱ پر درج کیا ہے۔

نصرانی کا کلمہ

علامہ مولیٰ نے اپنی کتاب میں ایک واقعہ لکھا ہے۔  
کہ علی بن الحیی بن سین الطحاۃ المقدادی سے روایت ہے کہ ان  
سے ان کے باپ نے ادا نہیں ان کے والدے بتایا۔ وہ قبہ  
امیر المؤمنین کے ملازیں میں سے تھے۔ کہ ایک دن ایک شخص میں  
اس تورت اور نقی الاثواب اس کے پاس آیا اور اسے دو دینار  
دیئے اور کہا کہ قبہ شریف کا دروازہ بند کر دتا کریں تھاں میں  
عبادت خدا کروں۔ پس نے دینار اس سے لے لیے اور دروازہ  
بند کر دیا اور سو گیا۔ کہ میں نے خواب میں امیر المؤمنین علیہ السلام  
کو دیکھا۔ فرماتے ہیں۔ انہوں اور اس کو میرے پاس سے باہر نکال  
دو کیونکہ وہ نصرانی ہے۔ پس میں انہما اور اسے گردن سے پکڑ  
کر کہا، کہ اپنے دینا بلواد بیاں نے نکل جاؤ۔ کیونکہ تم نصرانی  
ہو اس نے کہا میں تو نصرانی نہیں ہوں۔ پس نے کہا۔ مجھے  
مولیٰ امیر المؤمنین نے خواب میں فرمایا ہے کہ تو نصرانی ہے۔  
اور تجھے یہاں سے نکال دوں۔ اس پر نصرانی نے کہا کہ ما تھر چاہ  
اویں گواہی دیتا ہوں۔ کہ  
”ا ن لا اللہ الا اللہ و ان محمد ا رسول اللہ و ان علیا“

العرش والافلاک علی جخة الاملاک وعلی  
حجب الجلال وسرادقات العز والجمال  
وباسیهم تسبیح الاطیار و تستغفر لشیعهم  
الحيتان فی لجج البحار وان الله لم یخلق احدا  
الا و اخذت علیه الا قرار بالواحدانية والولایة للذیة  
الزکیة ولبرائة من اعدائهم وان العرش  
لم یستقر حتی کتب علیه بالتور "لا الله الا الله  
محمد رسول الله علی ولي الله"

(دیکار الالوارج، ص ۲۲ تفسیر البرانج ۲۰۰۷)

(آل محمد) جھت نہا ہیں اولین و آخرین پر انہی کے اسمائے گری  
ہر شجر پر ہر گز شجر پر، ہر طائر کے پر پر اور جھت کے در پر،  
عرش و افلاک پر کرسی دغاک پر، جاپ جلال اور سر عز و جلال پر  
لکھے ہوئے ہیں۔ سندروں میں مچھلیاں ان کے شیعوں کے لیے  
استغفار کرتی ہیں۔ اللہ کے کوئی مخلوق ایسی پیدا نہیں کی، جس سے  
اپنی و صانیت، ذریت طیبہ کی ولایت اور ان کے دشمنوں  
سے براست کا اقرار نہ لیا ہو۔ عرش الہی کو قرار نہ ہوا جب تک  
اس پر "لا الله الا الله محمد رسول الله علی ولي الله  
نہ لکھا گیا۔

\*

"میں گواہی دیتا ہوں کہ کوئی معبود نہیں سوائے اللہ کے جو دعا  
لا شرک کی ہے۔ اور محمد اس کا عبد اور رسول ہے۔ اور گواہی دیتا  
ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔"

### دوبارہ زندہ ہونے والوں کا کلمہ

حدیث جلیل علام محمد مہدی الحائری نے جامع الاخبار کی روایت کو نقل  
کیا ہے کہ حضور نے فرمایا۔

"یا علی! شیعیتک یخرجون من قبورهم و هم  
یقولون لا الله الا الله محمد رسول الله علی بن ابی طالب  
حجۃ اللہ"۔

(شجر طوبی جلد اول صفحہ ۸ مطبوعہ سجف اشرف)  
اسے علی! تیرے شیعہ اپنی اپنی قبور سے یہ کہتے ہوئے نکلیں گے۔  
"لا الله الا الله محمد رسول الله علی حجۃ اللہ"۔

### دنیا کی ہر شے پر علی علی لکھا ہے

مولائے کا ناتھ حضرت علی ابی طالب علیہما السلام فرماتے ہیں۔  
(اصف) حجج اللہ علی الاقولین والاخرين واسمهم  
مکتوب علی الاحجار وعلی اوراق الاشجار وعلی  
اجنحة الاطیار وعلی ابواب الجہنہ والشمار وعلی

لفظ دوسری ضمیروں کے ساتھ مبارکہ قرآن میں استعمال کیا گیا ہے جس میں سے بعض کوہم اسی باب میں بیان کرنے والے ہیں۔

”کلمہ“ کا معنی ہے: ﴿كُلُّ مَا يُنْطَقُ بِهِ الْإِنْسَانُ مُفْرِدًا كَانَ أَوْ مُرَكَّبًا۔ هُرُونَ لِفَظُ جُرُونَ اسَانُ بُولَے خُواه وَهُمْ فَرِنُونَ يَا مَرْكِبٌ اسے کلمہ کہتے ہیں۔

بہر حال کلمہ کے کچھ بھی معنی ہوں اس وقت میں اس سے کوئی سر کا نہیں میں تو کہنا ہے کہ اصطلاح میں کلمہ نام ہے اس مخصوص عبارت کا جس کے ذریعہ سلسلہ اقرارِ توحید و رسالت کرتا ہے۔ اور یہ کلمہ جسے کلمہ طیبہ بھی کہتے ہیں۔ اس میں درج ہے ہوتے ہیں۔ پہلے ”محبُر“ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کو کلمہ توحید اور دوسرے ”حَمْد“ مُحَمَّد دُمْسُولُ اللَّهُ“ کو کلمہ نبوت کہا جاتا ہے اور اس پر اس حد تک تو تمام سلام زبان کااتفاق و اتحاد ہے۔ صرف شیعہ حضرات اس میں ایک ”محبُر“ کا اضافہ کرتے ہیں اور وہ ”محبُر“ ہے ”عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ“ جسے کلمہ ولایت کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں کلمہ طیبہ و حقيقة و کلموں کا مجموعہ ہے کلمہ توحید و کلمہ رسالت۔

اس سلسلہ میں آئیے ایک بار پھر قرآن مجید پر ایک نظر ڈالیں۔ ارشادِ ارہی تعالیٰ ہے۔

”مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلْمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الْعَلَيْهِ بَرَزَ فَكُلُّهُ“: (پت فاطر آیت۔

اب تک ہے نے قرآن دعہ میث کی روشنی میں یہ بتانے کی کوشش کی ہے کہ توحید و رسالت کی شہادت جہاں بھی مرقوم ہے یا جب بھی اس کی شہادت دی گئی تو شہادت ولایت علیٰ کو دبایا تھا جسی کیا اور اس کی شہادت بھی نہیں گئی جو اس کے لازمی جزو ہونے کا میں ثبوت ہے۔ اور اگر یہ کہا جائے تو بے جانہ ہو گا کہ من جانب اللہ اور من جانب رسول جو احتمام شہادت ولایت علیٰ کے سلسلہ میں کیا گیا ہے وہ شاید ہی کسی اور سلسلہ میں کیا ہے۔ بحیثیات تو یہ ہے کہ توحید و رسالت کے بعد سب سے زیادہ زورتی ولایت علیٰ پر دیا گیا ہے۔ بعض مقامات پر تو توحید و رسالت کا مدار ہی ولایت حضرت علیٰ کو قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے انکار کو توحید و رسالت کا انکار گردانا گیا۔ اس سارے سلسلہ گفتگو کا مرکزی تعلق چرخنکر کسر سے ہے، جسے بہر نے مختلف شواہد قطیعہ سے حل کیا ہے اور اگر اس پر مزید کچھ بھی نہ کہا جاتا تو یہ شواہد ہی کافی تھے۔ بھی بھی ہم نہیں چاہتے کہ کوئی ایسا کو شرہ جائے جس سے کہی شنگلی کے باقی رہ جانے کا احتمال و امکان ہو۔ زندگی میں مطلقاً لفظ ”کلمہ“ پر تھوڑی سی روشنی ڈالنا مناسب سمجھتے ہیں۔

### کلمہ کا معنی

لفظ ”کلمہ“ کی جمع الکلمہ ہے (لغات نعماذی جلد سفرہ ۱۰۰، صفحہ ۱۰۰)۔ ”کلمات“ بھی کلمہ ہی کی جمع ہے۔ لفظ ”کلمہ“ قرآن مجید میں ۲۰ بار ”الْكَلْم“ ہے اور ”کلمات“ مبارکہ است. ہونے ہیں۔ ہر

کہتا ہے۔ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ— مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ— عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ" ۔

اس روایت کو آپ ان کتابوں میں بھی دیکھ سکتے ہیں ۔

① علام ابو الحسن الشریف کی تفسیر "مرأۃ الانوار" صفحہ ۱۹۶۔

② علام استیمہ باسم الجرجانی کی تفسیر "البرہان" جلد ۲ صفحہ ۸۰۔

امام مصوم کے اس فرمان ذیشان کے بعد اگر کوئی شیعہ اسے تسلیم نہیں کرتا یا اس میں کسی چون و حیرا کو روا کرتا ہے تو گویا وہ امام کے خلاف علم بغاوت بلنکر کرتا ہے۔ ایسے شخص سے تو ہمیں کوئی سروکار ہے اور نہ کوئی مطلب ہماری تمام تر لفظوں اور دلائل مواليان الہیت کے لیے ہیں۔ جو اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں کہ امام کے اس ارشاد کے بعد کوئی ابہام اس امر میں یا تو نہیں رہ جاتا۔ کہ "الکَلِمُ الطَّيِّبُ" سے مراد "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ" ہے اور ظاہر ہے کہ اسی کلمہ کی تائید و اثبات میں یہ کتاب لکھی جا رہی ہے۔ اور امام مصوم کے اس ناطق فصلہ سے یہ مسئلہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے حل ہو جانا چاہیئے۔

### —اذان واقامت میں شہادت و لایت —

ہمارے ہاں اذان واقامت میں عام طور پر شہادت و لایت ایمرومنین تو دی جاتی ہے مگر بہت کم لوگ اس کے شرعی فقیہ مقام سے آگاہ ہیں لہذا اس پر اگر مختصر سی گفتگو کر دی جائے تو میرے خیال میں یہ نہ صرف بہتر

جو کوئی عزت چاہتا ہے (تو اسے معلوم ہونا جا ہیے) کہ تمام عزت اللہ ہی کیلئے ہے۔ اسی کے حضور پاک نہ کلمے چڑھتے اور نیک عمل بلند ہوتے ہیں۔

اس آیت میں واضح طور پر ہے کہ خدا کے حضور طیب کلمے بلند ہوتے ہیں "كَلِمٌ" کلم کی جمع ہے۔ جب کہ کلم طیبہ سر جبر میں صرف دوہی کلمے ہوتے ہیں۔ کلمہ توحید اور کلمہ رسالت۔ اور طیب ہے لکھے حضرات پر یہ بات مخفی نہیں کہ عربی میں دوسری زبانوں کے برعکس دو پر شنیہ اور تین اور تین سے زائد پر جمع کا اطلاق ہوتا ہے۔ یعنی عربی میں جمع کا اطلاق کم از کم تین پر ہوتا ہے۔ تواب آیت میں "الكَلِمُ الطَّيِّبُ" (طیب کلمہ) اسی صورت درست پاسکتے ہیں۔ جب کلم طیبہ میں دو کلموں (کلمہ توحید اور کلمہ رسالت) کی بجائے تین کلمے ہوں۔ یعنی توحید و رسالت کے ساتھ کلمہ ولایت — اسی یہ عرش کی پیشانی ہو۔ یا باب جنت، جہاں بھی کلمہ توحید و رسالت نظر آیا مہاں ساتھی کلمہ ولایت بھی پایا گیا۔ اور اس آیت زیر بحث میں بھی غیر معموم طریقہ سے "الکلم الطیب" پاک نہ کلمے فرمایا گیا ہے جس کا معنی و مفہوم جب صادق آل محمد علیہ السلام پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا۔

"الكَلِمُ الطَّيِّبُ قَوْلُ الْمُؤْمِنِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ"

(تفسیر الصافی جلد ۲ صفحہ ۲۹۳)

"الكَلِمُ الطَّيِّبُ" سے مراد مومن کا وہ قول ہے، جس میں وہ

پس ان روایات پر عمل (بقصد جزئیت) نہیں ہونا چاہیئے لیکن اگر کوئی شخص اذان میں یہ شہادت دے تو وہ گناہگار نہیں ہوگا۔

### علامہ محمد باقر المجلسی

”لَا يَعْدُ كُونُ الشَّهادَةَ بِالْوَلَايَةِ مِنَ الْأَجْزَاءِ  
الْمُسْتَحْبَةِ فِي الْأَذَانِ لِشَهادَةِ الشَّيْخِ الطَّوْسِيِّ  
وَالْعَلَمَةِ وَالشَّهِيدِ بُو رُوْدُ الْأَخْبَارِ يَهَا يَأْتِي  
الْأَمْرُ لِمَ يَلْعُمُوا بِهَا الْدُّعَاهُمْ شَذُوذُهَا وَ  
مَتَّا يُوَيْدُ هَذِهِ الْأَخْبَارُ مَارَا وَهُ الطَّبَرِيُّ فِي  
الْاحْتِاجَاجِ عَنِ الْقَاتِسِ مِنْ مَعَاوِيَةَ عَنِ الْقَادِقِ  
”ذَاقَ الْمُوَذَّنَ وَلَمْ يَقِيمْ لَا بِقصدِ الْجَزِئِيَّةِ بَلْ  
بِعَصْدِ الْبَرَكَةِ، لَمْ يَكُنْ آثَمًا“

رجاہر الانوار رجب ۱۸ صفحہ ۱۴۴

شہادت و لایت کا اذان کے اجزاء میں سے سمجھہ میں سے ہونا بید نہیں ہے کیونکہ اس بارے میں احادیث کے منقول ہونے پر شیخ طویل اور علامہ حلی اور حضرت شہید کے بیانات ثابت ہیں۔ اگرچہ ان کو شاذ قرار دینے کی وجہ سے ان پر عمل نہیں کیا گی۔ ان احادیث کی تائید امام مالک محدث علیہ السلام کی اس

ہوگا، بلکہ عوام کے معلوم آئی ذخیرہ میں اضافہ ایمان میں بالیدگی اور حقائق سے آگاہی کا باعث ہوگی۔

چند سال پہلے تک عام لوگ بس یہی جانتے تھے کہ اذان واقامت میں شہادت و لایت آئی ہی ضروری ہے جتنی کہ شہادت نبوت و رسالت، ان کو اس سے غرض نہ تھی کہ بین الفقہاء اس مسئلہ پر بحث و مباحثہ کی نوعیت کیا ہے۔ مگر یہ حقیقت بہر حال ثابت ہے کہ علماء فقہاء کے درمیان اس مسئلہ پر اجتہادی آراء دتفاوت تساں میں آتی رہیں۔ علماء کی اکثریت اس بحث پر جمیع رہی ہے کہ اذان واقامت میں ولایت امیر المؤمنین کی شہادت جزو اذان تو نہیں۔ البته جزو ایمان ضرور ہے یعنی اذان میں شہادت و لایت استحباب کے زمرہ میں آتی ہے۔ علمائے کرام اور فقہاء کے نظام کا نقطہ نظر ان کی عبارات سے ملاحظہ کرتے ہیں۔

### محقق جلیل علامہ شیخ طویل

اَمَا قُولُ اشْهَدُ اَنَّ عَلِيَّاً امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُحَمَّدُ  
خِيرُ الْبَرِيَّةِ عَلَىٰ مَا وَرَدَ فِي شَوَّذِ الْأَخْبَارِ فَلِيُسَ  
يُعْمَلُ عَلَيْهَا فِي الْأَذَانِ وَلَوْفَلِهِ الْإِنْسَانُ لِمَ  
يَا شَعْبَهُ“ (کتاب المسوط بحث اذان)

جیسا کہ شاذ روایات میں آیا ہے کہ اذان میں اشہاد ایمان علیت امیر المؤمنین وال محمد خیر ال بریہ کیا جائے

”مَنْ ذَكَرْتُمْ مُحَمَّدًا فَإِذْ كُرُوا إِلَهُ وَمَوْتِي  
قَلْتُمْ مُحَمَّدًا سُوْلَ اللَّهِ فَقُولُوا عَلَىٰ وَلِيُ اللَّهِ“  
(الفتاوى مصفر ۱۴)

کہ جب تم حضور کا ذکر کر د تو آپ کی آں کا بھی ذکر کر د اور جب تم  
محمد رسول اللہ کہو تو ساتھ ہی علی دلی اللہ بھی کہو۔

### علامہ شیخ محمد حسن

علامہ شیخ محمد حسن صاحب الجواہر المتوفی ۱۲۷۶ھ اپنے علیہ میں رقم طراز  
ہیں۔

”یستحب الصَّلَاةُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ عَنْدِ ذِكْرِ  
اسْمِهِ وَكَمَالِ الشَّهَادَتِينَ لَعَلَىٰ بِالوَلَايَةِ لِلَّهِ  
وَامْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْأَذَانِ“

(بخاری العباد)

حضرت کے نام پر محمد و آل محمد پر درود پڑھنا اور شہادت توحید  
درستالت کو مکمل کرو شہادت علی دلی اللہ سے کریں سختب ہے۔

### علامہ سید علی بھر العلوم المتوفی ۱۲۹۸ھ

اس سلسلہ میں علامہ موصوف کی عبارت کا صرف ترجمہ حاضر خدمت ہے  
”اور درود کو دیکھتے ہوئے سختب ہے کہ جب بھی شہادت

حدیث سے ہوتی ہے جو اجتماع طبری میں موجود ہے پس اگر  
مذکون اذان میں کلمہ شہادت دلایت بلا قصد جزیت برکت  
کی نیت سے کہے تو وہ گناہ گناہ نہیں۔

### علامہ نعمت اللہ الجزايري

اس حدیث محلہ بالا کی تشریح میں علامہ نعمت اللہ الجزايري لکھتے ہیں۔  
”استفاده من قولہ علیہ السلام عسوم استحبات  
المقادنة بين اسمها ولا سعد العقول من  
هذا الحديث باستحبات علی ولي الله او امير المؤمنين  
او نحو ذلك في الاذان“

(الفوار الثعانيہ صفحہ ۵۹)

قول امام علیہ السلام سے ثابت ہے کہ عموماً حضور اور امیر المؤمنین  
علیہما السلام کے اسما کو کیک جا بیان کرنا سختب ہے اور اس  
حدیث کی رو سے یہ کہنا بعید نہیں کہ اذان میں علی دلی اللہ یا  
آپ کے امیر المؤمنین ہونے کی شہادت دنیا سختب ہے

### علامہ مرتضیٰ الباقی المتوفی ۱۳۲۳ھ

علامہ موصوف لکھتے ہیں کہ اذان میں بلا قصد جزیت علی دلی اللہ کہنا  
سختب ہے کیونکہ اس کی تائید اس حدیث مطلقہ سے ہوتی ہے۔

اسمه الشریف و اکمال الشہادتین بالشهادة  
لعلی بالولاية وامرۃ المؤمنین فی الاذان وغیره  
(الفقه صفحہ ۸۸)

حضور کے ایم مبارک پر آپ پر اور آپ کی آں پر درود پڑھنا اور  
اذان وغیرہ میں شہادت توحید اور شہادت رسالت کو شہادت  
ولایت علیؑ سے مکمل کرنا استحب ہے۔

### حضرت آیۃ اللہ سید زین العابدین

آیۃ اللہ علام سید زین العابدین اپنے علمیہ میں لکھتے ہیں کہ ان سے سوال  
کیا گیا کہ کیا اذان واقامت میں بعد شہادتین علیؑ ولی اللہ کی شہادت دینا جائز  
ہے۔ تو انہوں نے جواب میں فرمایا۔

”نعم یلزم ان یقال لا بقصد الجزئیة بل بقصد  
الاستحباب“ رالذخیرہ صفحہ ۲۲

ہاں بعد شہادتین شہادت علی ولی اللہ ضروری ہے۔ مگر یہ شہادت  
جزئیت کے قدر سے نہ ہو بلکہ استحباب کے قدر سے ہو۔

### آیۃ اللہ العظمی آقا سید حسین بروجردی

”أشهَدُ أَنَّ عَلَيَّاً وَلِيُّ اللَّهِ - یہ اذان واقامت کا جزو نہیں۔  
لیکن بہتر ہے کہ قصد قربت کی نسبت سے أَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً

توحید اور شہادت کا ذکر کیا جائے تو ساختہ ہی شہادت  
ولایت بھی دی جائے۔ اگرچہ استحباب پر شخص خاص دار نہیں  
تا بہ عجم اس کے لیے کافی ہے۔ اور اس میں اذان واقامت جی  
ہے۔ پس ان میں شہادتین کے بعد شہادت و لایت علیؑ مستحب  
ہے مگر بلا قصد جزئیت ہے۔

(ابہ ربان القائل بلطفہ سعید ۲۲۰)

### علام سید محمد المتفی بہت احمد

علام سید محمد بھر العلوم اس سلسلہ میں لکھتے ہیں۔  
”یستحب فیہما اکمال الشہادتین بالولاية  
لعلی وان کانت خارجۃ عن فضولہما۔“

”بر جزیرہ صفحہ ۸۸“  
مستحب ہے کہ اذان واقامت میں شہادتین کو شہادت و لایت  
علیؑ سے مکمل کیا جائے۔ اگرچہ یہ فضول اذان سے خارج ہے۔

### آیۃ اللہ مرتضیٰ محمد تقیٰ شیرازی

علام آیۃ اللہ مرتضیٰ محمد تقیٰ شیرازیؑ کا نظر یہ تھا ملاحظہ کریں۔ مذکور  
لکھتے ہیں۔

”وَرَیْسِتَحْبَ لِصَدَرِهِ عَلَیِ الْحَمْدُ وَاللَّهُ عَنْ ذَکْرِ

اس سلسلہ میں صاحب اور امیر المؤمنین علام رئیس مصطفیٰ کی تحقیق بھی ملاحظہ کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں۔

”(وَرَاذَانٌ) لَفْتَنِ اشْهَدَ ان امیر المؤمنین حقا۔ اگرچہ جزو اذان نیست مگر بتظر تبرک و تینیں گفتہ می شود چرا کہ جزو ایمان نا است در حدیث است ہر جا کہ ذکر رسالت و نبوت جناب خاتم الانبیاء کی نیز ذکر دلایت علی نیز بکنیزد و جمی از اصحاب نقل کردہ آئند کہ در اخبار شاذہ وارد شدہ است کہ جزو اذان است پس اگر وقت گفتہ ایں کلہ در میان اذان ایں قصد کنند کہ اگر از شارع جزیت او باشد فبھا والا تبرگا و تینیا باشد بہتر است۔

(وَرَاذَانٌ) مصطفیٰ جلد اول صفحہ ۵۵ مطبوعہ کانپور (جارت)

اذان میں ”اشہد ان علیتا ولی اللہ“ کہنا اگرچہ جزو اذان نہیں ہے مگر تبرک و تینیں کے طور پر کہنا چاہیئے کیونکہ یہ جزو ایمان ہے اور حدیث میں ہے کہ ہر جگہ کہ جہاں ذکر نبوت در رسالت جناب ختنی المرتبت کہا جائے وہاں ذکر دلایت علی بھی کیا جائے۔ اور بعض اصحاب نے نقل کیا ہے کہ اخبار شاذ میں شہادت و لایت علی کا جزو اذان ہونا وارد ہوا ہے۔ پس اذان میں دلایت علی کی شہادت دیتے وقت اگر نیت کر لی جائے کہ اگر شارع حضور کے نزدیک جزو اذان ہے تو بہتر درز لطور تبرک و تینیں ایسا کر رہا ہوں۔

رسول اللہ کے بعد اسے کہا جائے۔“

(توضیح المسائل صفحہ ۱۲۶)

### آیۃ اللہ آقاۓ سید محسن الحکیم طباطبائی

”مستحب است کہ بعد از شہادت دو مجموعہ اشہد ان علیاً امیر المؤمنین۔“

(منتخب الرسائل صفحہ ۲۴۳ مخفی اشرف)

”بعد شہادت دو اشہد ان علیتا ولی اللہ کہنا مستحب ہے“ علاوه ازیں مراجع اشیعہ آقاۓ سید ابو القاسم خوئی جناب سید محمد کاظم شریعتی اور جناب سید علی الشہرودی الجفی کی بھی یہی رائے ہے۔

اس تمام گفتگو سے یہ تحقیقت بہر حال ثابت ہو جاتی ہے کہ عند الفقہاء اذان و امامت میں بعد شہادتین شہادت دلایت علی جائز و درست بلکہ مستحب ہے، معاملہ صرف نیت کا ہے۔ کہ اس تیسرا شہادت (اشہد ان علیتا ولی اللہ) کو اذان و امامت کا جزو سمجھا جاتے یا نہیں۔ فقہاء کا کہنا ہے کہ تیسرا شہادت کو بلا قصد جزیت ادا کرے۔ یعنی یہ شہادت ضرور دی جانی چاہیئے مگر اسے جزو اذان نہیں سمجھنا چاہیئے۔ یہاں یہ امر بھی واضح رہنا چاہیئے کہ محقق طویل علیہ الرحمہ اور شہید اول کے بارے میں کہا گیا ہے۔ کہ ان کے نزدیک تیسرا شہادت مطلقاً بھی پڑھی جا سکتی ہے یعنی قصد کے بغیر بھی۔

### امیر المؤمنین خود اذان ہیں

اس باب کو چونکہ اب بند کرنا ہے۔ لہذا چاہتا ہوں کہ اسے پائی تکمیل  
تک پہنچا دوں۔ قرآن مجید میں ہے۔

”وَأَذَانٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحِجَّةِ  
الْأَكْبَرِ“ (پتہ التوبہ آیت ۲)

اور یہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے حج اکبر کے دن تمام  
لوگوں کے لیے اعلان اذان ہے۔

اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے امام رابع حضرت علی بن الحسین السجاد علیہ  
السلام فرماتے ہیں۔

”الاَذَانُ امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ“

(تفسیر العیاشی جلد ۲ صفحہ ۶۴، م طہران)

اذ ان امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام ہیں۔

اس روایت کو ان مفسرین عظام اور علمائے کرام نے بھی نقل کیا ہے۔  
حضرت علام حسن الفیض الکاشانی نے تفسیر الصافی جلد اصفہہ ۲۰۲ پر۔

① حضرت علامہ محمد باقر الجسی نے بجا الانوار جلد اصفہہ ۲۰۴ پر۔

② حضرت علامہ سید ہاشم الجرانی نے تفسیر البرمان جلد اصفہہ ۱۰۷ پر۔

سزید برآں صادق آل محمد حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اس  
سلسلہ میں فرمایا۔

مطلوب یہ ہے کہ علماء و فقیہاء کے نزدیک جہاں شہادت و لایت علی  
جز اذان نہیں دہاں روایات شاذ میں اس کا جزو اذان ہونا بھی مرقوم ہے  
دونوں نظریے پیش نظر رہنے چاہیں۔ یہاں یہ بات بھی جان لینی چاہیئے۔ کہ  
روایت شاذ کو موضوع یا باطل نہیں کہا جاتا۔

### ایک اہم نکتہ

اس جگہ میں قارئین کرام کی توجہ ایک نہایت اہم نکتہ کی طرف لانا چاہتا  
ہوں اور وہ یہ کہ علماء و فقیہاء نے اذان میں شہادت و لایت علی کو جن روایات  
کی بناء پر مسحیب قرار دیا ہے۔ وہ روایات شاذ ہی بتائی جاتی ہیں۔

چنانچہ محقق طوسی، علام مر حلی، اور علامہ شبیر اذل کا یہی نظر ہے اور  
علامہ باقر الجسی نے بھی اس کا ذکر کیا ہے۔ جسے آپ اس باب کے ابتداء  
میں خود ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ توجہ احادیث شاذ میں یہ حکم دیا گیا ہے کہ جب  
تم ذکر شہادت کر د تو دہاں ذکر شہادت و لایت علی بھی کرو۔ اور اس کی تعیین  
بھی ہورائی ہے تو ایسی ہی احادیث شاذ میں شہادت و لایت علی کا جزو اذان  
ہونا بھی مرقوم ہے۔ تو اس کے انکار میں یہ ثابت کیوں؟

لہذا اذان میں جہاں برپا نئے روایات شاذ شہادت و لایت علی کا ذکر  
مسحیب ہے۔ دہاں ذہن میں یہ بات بھی رہنی چاہئے کہ روایات شاذ میں  
شہادت ثالثہ کا جزو اذان ہونا بھی مرقوم ہے۔ اور یہ بعید بھی نہیں ہے۔

\*

# تشریف ہالے میں شہادتِ ولایت

ہو اسی فی کتاب اللہ لا یعلم ذلك احمد  
غیری۔“ (تفہیم العیاشی جلد ۲ صفحہ ۲۶۷)

”قرآن مجید میں ایک ایسا نام ہے، جس کو میرے سوا کوئی نہیں جانتا۔  
اور فرماتے ہیں وہ نام اذان ہے جو حضرت علیؓ کا ہے۔

(ملحظہ ہو تفسیر الصانی جلد اسقاط ۲، تفسیر البر بان جلد ۲ صفحہ ۱۰۲)

یہ نکتہ قارئین کرام کے لیے چھپوڑتا ہوں۔ کہ وہ خود غور کر کیں کہ جس کا نام فالق نے  
اپنی کتاب مقدس میں اذان رکھا ہو۔ اور جو خود اذان ہو۔ اس کا نام (شہادت  
و ولایت علیؓ) جزو اذان نہ ہو، کہاں کا انصاف ہے۔ بحث کے اس نکتہ پر اب  
اس باب کو بند کیا جاتا ہے۔ تاکہ ہم اپنے سفر کو اگلی منزل کے لیے جاری رکھ  
سکیں۔



## نماز کیا ہے؟

جس سخن کی طرف اب ہم توجہ دے رہے ہیں۔ وہ ہے تشبید میں شہادت (ذکر) ولایت علی۔ اور تشبید چونکہ نماز کا ایک اہم گردن ہے لہذا یہ بتانا ضروری ہے کہ نماز کیا ہے؟

تو جاننا چاہیئے کہ نماز فروع دین کی فرع اول ہے، جس کے ذریعہ سے ایک نمازی خدا کی عظمت کا اقرار اور اپنے تندل کا عملی مظاہرہ کرتا ہے۔ اس میں مقررہ حد کے اندر رہتے ہوئے مخصوص متعین الفاظ کو اپنی زبان سے ادا کنالازمی اور مخصوص عرکات و سکنات کی انجام دہی ضروری ہوتی ہے۔ فقہاء کے نزدیک اس میں سوائے قرآن ذکر اور دعا کے کسی اور چیز کو داخل نہیں کرنا چاہیئے۔

## تشہید

نماز کا ~~کوئی~~ <sup>بوجہ</sup> تشبید ہے، جس میں درود وسلام کے علاوہ عام طور پر شہادت تو حید اور نبوّت دی جاتی ہے۔ شہادتین کے الفاظ یہ ہیں۔

”أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَدَّةً لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ“

مگر جب قرآن مجید کو دیکھتے ہیں۔ تو یہ واضح حکم ملتا ہے۔

”وَالَّذِينَ هُمْ لِشَهادَةٍ قَاتِلُوْنَ“

## تشہید

میں

## شہادت ولایت

اب ہم موضوع کی نازک ترین منزل تک آپنے ہیں۔ ایسی منزل کہ جس کی طرف آئے والا ہر راستہ دشوار گزار، ہر موڑ پر بیچ اور ہر رادی سنگلائی سے سیماں تک آئے کے لیے ہمیں جن خطراں کی گھاٹوں اور جن کھن مراحل سے گزرا پڑتا ہے۔ اس کا اندازہ کسی حد تک قاریٰ نے کو ہو گیا ہوگا۔

آپ خود غور کریں۔ کہ جب راستے کے ہر قدم پر سیر دل کے بہاس میں رہن بن بیٹھے ہوں۔ اور جب گم کر دہ ہرایت، ہی فریضہ ہرایت پر مانور ہو گئے ہوں۔ جو ہرایت کو صنالت، نور کو نلکت، سچ کو جھوٹ، حق کو باطل اور صحیح کو غلط ثابت کرنے کا بیڑہ اٹھا رہوئے ہوں اور جھوٹے رعب و دیدہ کی وہ فضا طاری ہو۔ کہ زبانیں گنگ اور قلم بے بس ہو چکے ہوں۔ تو ایسے میں ہرایت کی روشنی دکھانا کس قدر کھن کام ہوتا ہے۔ اور جب حق دیچ کئے اور لکھنے پر کفر و شرک کے قنادی کا بھی سامنا ہو۔ تو یہ فریضہ اور بھی کھن محسوس ہونے لگتا ہے۔ مگر ہم نے بھی تہییہ کر لیا ہے۔ کہ فضائیں کبیسی ہی تاریکیں اور انہیں کہتے ہی گھبیس کہوں نہ ہوں، ہم متلاشیان حق کے لیے حسب استعداد شیخ مودت اہل بیت اور قنادیل ہرایت کی روشنی میں اپنا کام جاری کھیں گے۔

قسم نازیوں کی وہ ہے جن کے بارے میں فرماتا ہے۔

”فَوَيْلٌ لِّلْمُصْلِّيْنَ لَا الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ

سَاهُونَ“ (پ ۳۰ الماعون نمبر ۲۵)

پس جہنم (خرابی) ہے نازیوں کے لیے۔ یہ لوگ ہیں جو انپی نازدیک سے غافل ہیں۔

”وَيْلٌ كَالْفَظْ قَرْآنِ مُجِيدِ مِنْ سَتَائِيْسِ (۲۰) مَقَامٍ پَرْ اسْتَعْمَالٍ ہُوَابِهِ

چند ایک مقامات ملاحظہ ہوں۔

سُورَةُ ابْرَاهِيمَ میں ہے۔

”وَيْلٌ لِّلْكُفَّارِيْنَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيْدٍ“

(پ ۳۱ ابراہیم نمبر ۲)

اور کافروں کے لیے سخت عذاب کی وجہ سے خرابی ہے۔  
(ترجمہ کاظمی)

سُورَةُ ”ص“ میں ہے۔

”فَوَيْلٌ لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ“

(پ ۲۳ ص آیت نمبر ۲)

پس ان لوگوں کے لیے جو کافر ہو گئے آگ سے ”وَيْل“ ہے۔  
(ترجمہ کاظمی)

سُورَةُ ”حَمْ السَّجْدَةِ“ میں ہے۔

”وَيْلٌ لِّلْمُشْرِكِيْنَ“ (پ ۲۴ حم السجدة آیت نمبر ۶)

هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَاقِّطُونَهُ أُولَئِكَ فِيْ

جَنَّتِ مُكَرَّمُونَ“

ر پ ۲۹ المارجع آیت۔ (۲۵-۲۳)

اور جو لوگ اپنی شہادتوں پر قائم رہنے والے ہیں اور جو لوگ اپنی نازدیکی حفاظت کرتے ہیں۔ ایسے لوگ ہی جنتوں میں عزت پانے والے ہوں گے۔

یہ تین آیتیں ہیں۔ پہلی آیت یعنی آیت نمبر ۲۳ میں استعمال ہونے والے دلفظ ”دِشَهَدَتِهِمْ قَائِمُونَ“ ترجمہ طلب میں ”شَهَدَتِهِمْ“ کا معنی ہے ان کی گواہیاں۔ شہاداتِ مضافِ هم ضمیر جمع مذکور غائب (ملاحظہ ہو لغاتِ نہانی جلد ۲ صفحہ ۲۹۵)

اور ”قَائِمُونَ“ اسم فاعل جمع مذکور۔ اس کا مطلب ہے۔ جسے رہنے والے۔ قائم رہنے والے۔ (ملاحظہ ہو لغاتِ نہانی جلد ۲ صفحہ ۱)

اس کا معنی یہ ہوا کہ جو لوگ اپنی شہادتوں پر قائم رہنے والے ہیں۔

یکونکہ ”دِشَهَدَتِهِمْ“ جمع کا صیغہ ہے۔ جو عربی زبان میں تین سے کم پر استعمال نہیں ہو سکتا۔ تو لوگوں یا خدا ان لوگوں کی خوبی بیان فرمائہ ہے جو تین شہادتوں پر قائم رہتے ہوئے اپنی نازدیکی حفاظت کرتے ہیں۔

### دو قسم کے نازی

خداوند کریم نے قرآن مجید میں دو قسم کے نازیوں کا ذکر کیا ہے۔ ایک

جس پر مدار نماز تھا۔ اور نماز کو ”صلوٰۃ“ کہا ہی اس لیے جاتا ہے۔ کہ اس میں ”صلوٰۃ“ ہے (محمد دا یل محمد پر درود) اور یہ کہاں کا انصاف ہے۔ کہ صلوٰۃ میں تَرَاءَ کو شامل کیا جائے مگر شہادت میں ان کے ذکر کو مبطل نماز گردانا جائے؟

ایک قسم تو نماز پڑھنے والوں کی یہ ہوئی۔ کہ نماز پڑھنے کے باوجود انہیں دعید جہنم سنائی جا رہی ہے۔ اب دوسری قسم کے نمازوں پر بھی ایک نظر ڈالتے جائیں۔ ارشاد باری ہے۔

”اور جو لوگ اپنی شادتوں پر قائم رہنے والے ہیں اور جو لوگ اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ایسے لوگ ہی جنتوں میں عزت پانے والے ہوں گے۔“

(پ ۲۷۹ المغارج آیات نمبر ۲۵-۲۶)

پہلی قسم کے نمازوں کے لیے کہا گیا کہ وہ نماز تو پڑھتے ہیں۔ مگر چونکہ حقیقت و روح نماز سے بے خبر اور غافل ہیں۔ اس لیے وار دجہ نہیں ہوں گے جب کہ دوسری قسم کے نمازوں کی بابت کہا گیا۔ کہ وہ چونکہ اپنی شہادتوں پر قائم رہنے والے ہیں۔ (اس قائم رہنے کی وجہ سے) اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ اور چونکہ ان کی نمازیں (بوجر شادتوں پر قائم رہنے کے) صالع ہوئے سے محفوظ رہتی ہیں۔ لہذا یہی لوگ جنت میں مکرم ہوں گے۔

اس بحث کا باب یہ ہوا۔ کہ نمازوں کی حفاظت ان سے ممکن اس لیے ہو سکی کہ وہ اپنی شہادتوں (بِشَهَدَ تَهِيمَ) پر قائم رہنے والے

”اور دیل“ بے مشرکوں کے لیے۔ ”سُورہ زخرف“ میں ہے۔ ”فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ ظَلَمُوا۔“

(پ ۲۵ از خرف آیت نمبر ۲۵)

”پس دیل ہے ان لوگوں کے لیے جو ظلم کے ترکب ہوئے“ ملاحظہ کیا آپ نے؟ کہ جو لفظ ”دیل“ ظالموں، کافروں اور مشرکوں کے لیے استعمال ہوا ہے وہی لفظ ”دیل“ نمازوں کے لیے استعمال ہوا ہے اور ظاہر ہے کہ ظالموں، کافروں اور مشرکوں کے لیے جہنم ہی ہے، لہذا نمازوں کو بھی جہنم کی دعید سنائی گئی ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں۔ کہ ”فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ ظَلَمُوا۔ الَّذِينَ هُمْ حُكْمٌ لَّهٗ تَهِيمُ سَاهُونَ“ سے مراد یہ ہے کہ ان لوگوں کے لیے جہنم ہے جو نمازوں کو ترک کرتے ہیں۔ تو ظاہر ہے کہ یہ مفہوم ہر لحاظے سے غلط ہے۔ اس لیے کہ تاکہین صلوٰۃ کے لیے لفظ ”مصلین“ استعمال نہیں ہو سکتا۔ ”مصلین“ کا معنی ہے نمازی۔ تو جنہیں خدا نمازی کہہ رہا ہے وہ بے نمازوں کی ہے جا سکتے۔ پس ثابت ہوا کہ عذاب کی دعید ان لوگوں کے لیے تھی جو نماز تو پڑھتے تھے۔ مگر صلوٰۃ سے بے خبر تھے۔ اب اس کا مطلب اس کے سوا اور کچھ نہیں ہو سکتا، کہ جن نمازوں کا یہاں ذکر ہے۔ وہ وہی نمازی ہیں، جو نماز تو پڑھتے تھے۔ مگر عام لوگوں کی سی نماز۔ اور حقیقت و روح نماز سے بے خبر تھے۔ یعنی اس کے تارک اور اس سے غافل تھے،

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور جبریل کو پیدا کیا تو اس کے پر دل پر لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور آسمانوں کو بنایا تو اس کے کناروں پر لکھا  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
زمیں کو پیدا کیا تو اس کے اطباق پر لکھا  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
پہاڑوں کو بنایا تو ان کی چوٹیوں پر لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
سورج کو پیدا کیا تو اس پر لکھا  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
چاند کو پیدا کیا تو اس پر لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور وہ سیاہی جو اس میں دکھائی دیتی ہے اس تحریر کا عکس ہے۔  
”فَإِذَا قَالَ أَحَدٌ كُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ فَلِيَقُلْ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
(الاجتاج ملدا صفر ۲۰۰۴ء مطبوع بخف اشرف)  
پس تم میں سے جب کوئی لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ کہے تو وہ ساتھ ہی ”عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“

ثابت ہوئے۔ اگر وہ شہادتوں پر قائم نہ رہتے تو ان کی نمازیں بھی محفوظ نہ رہتیں  
تو جو شہادات نمازوں کی حفاظت کا ذریعہ بنی۔ لازم ہے کہ ان شہادات کا  
علم نمازوں کو ضرور ہو۔ اور جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے۔ کہ (بِشَهَادَتِهِ)  
جمع کا صیغہ ہے۔ جو عربی زبان میں تین سے کم کے لیے استعمال نہیں ہوتا۔ لہذا  
نمازوں کو محفوظ رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ تین شہادتوں کا اعلان ہو۔ جب کہ  
عام طور پر ان دو شہادتوں کا اعلان ہوتا ہے۔

”أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ“  
لہذا ضروری ہے کہ تیسرا شہادت کا بھی اعلان ہو۔ اسی کے لیے امام  
جعفر صادق علیہ السلام نے قاسم بن بردیکے جواب میں فرمایا۔  
خداوندِ کریم نے جب عرش کو خلق فرمایا تو اس پر لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور جب پانی کو پیدا کیا تو اس پر لکھا۔

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور جب گرسی کو خلق فرمایا تو اس کے کناروں پر لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور روح کو بنایا تو اس میں لکھا۔  
”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ إِمَرِ الْمُؤْمِنِينَ“  
اور حضرت اسرائیلؑ کو خلق کر کے اس کے جسم پر لکھا۔

خلاصة الاقوال حلی ص۲۳)

کہ قاسم بن برید بن معاویہ الجعلی ثقہ ہیں۔

راوی کے ثقہ ثابت ہو چکنے کے بعد اب کہنا یہ ہے کہ امام معصوم علیہ السلام نے اپنے اس ارشاد حق بیان کو کسی خاص موقعہ محل کے لیے مخصوص قرار نہیں دیا۔ بلکہ یہ حکم عام ہے۔

”تم میں جب بھی کوئی لا إله الا الله محمد رسول

الله کہے تو وہ ساختہ ہی علی امیر المؤمنین بھی کہے۔

لہذا تشبد کو اس حکم امام سے خارج نہیں کیا جا سکتا۔ ورنہ:

”واذا قال احد حکم

”تم میں سے جب بھی کوئی کہے:

کا مقصد پورا نہیں ہوگا۔ اس لیے امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا۔

و من لمن يقدر بولايتي لم ينفعه لا قرار نبوءة  
محمد لا انهم امقوونان

اسناد مشکرۃ الانوار ص۲۳

”بجزیری ولایت کا اقرار نہیں کرتا، اسے حضورؐ کی نبوت کا اقرار کوئی فائدہ نہیں دے گا۔ آگاہ رہو، یہ دونوں شہادتیں (شہادت نبوت اور شہادت ولایت) لازم دلزوم ہیں۔

بھی کہے۔

مطلوب یہ کہ جب خدا نے ہر شے پر کلمہ توحید اور کلمہ نبوت کے ساختہ کلمہ ولایت بھی لکھا ہے تو تم اس سے گزیاں کیوں ہو؟ اور اگر کوئی اس سے گزیز کرتا ہے تو گویا اس کا عمل سنت الہیہ اور سنت نبویہ کے خلاف ہے، اس لیے کہا گیا ہے کہ ایسا عمل ہرگز قبول نہ ہو گا۔

اس روایت کو بہت سے علمائے گرام نے اپنی تصنیفات و تالیفات میں جگہ دی ہے، جن میں سے چند ایک یہ ہیں۔

① قدوة المحمدین رئیس المفسرین علامہ استیدہ امام الجانی نے مدینۃ المعاجز کے صفحہ نمبر ۱۵۳ پر

② فخر المجتهدین آیت اللہ علامہ رضی الدین احمد نے اپنی کتاب ”القطرة من بخار“ ص۲۲ پر

③ عمدة العلماء حضرت سید مصطفیٰ نے اپنی کتاب ”اراد المؤمنین“ جلد دوم کے صفحہ ۳۵۰ پر۔

اس حدیث کے روایت کرنے والے قاسم بن برید بن معاویہ بن علی ہیں، جن کے بارے میں اشیخ الجلیل ابوالعباس احمد بن علی النجاشی لکھتے ہیں۔

”القاسم بن برید بن معاویة العجلى  
ثقة“

درجال نجاشی صفحہ ۲۲۱ طبع قم ایران، رجال مامقانی جلد ۳ ص۲۳

”اگر تو شک میں ہے، جو کچھ ہم نے تیری طرف نازل کیا تو (پھر) ان لوگوں سے پوچھو جو تم سے پہلے پڑھتے تھے (یعنی یہ و نصاریٰ سے)“

مگر تفسیر اہل بیت میں سے اس آیت کا شان نزدیک اور تفسیر عامة الناس سے مختلف ملتا ہے۔ ملاحظہ ہو۔  
ذرا وہ بن ایں کہتے ہیں کہ میں نے اسی آیت کی بابت باقر العلوم امام محمد باقر علیہ السلام سے پوچھا۔

”من هولاۃ الذین امر رسول اللہ رضی اللہ عنہ فقول ابن رسول اللہ رضی اللہ عنہ قال لِمَا سری بِی الی السماء فصرت فی السما الرابعہ جمع اللہ لی التبیین والتفدیلین والملائکہ فاذن جبریل واقام الصلوة ثُمَّ تقدیم رسول اللہ رضی اللہ عنہ فصلی بعہم فلما انصرف قال بِمَا تَشَدِّدُوْنَ قَالُوا لَا شَدَّدْنَا لَا اللہ الا اللہ وَإِنَّکَ رَسُولُ اللہِ وَإِنَّ عَلیَّاً امیر المؤمنین فهُوَ مَعْنَی قَوْلِهِ فَنَاسَئِلُ الذین يَقْرُؤُنَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ“

(تفسیر فرات صفحہ ۱۴۰ مطبوعہ بحفظ اشرف)

”کہ اس آیت میں وہ کون لوگ ہیں، جن سے سوال کرنے کا حکم رسالت مآب کو دیا گیا تھا۔ تو امام علیہ السلام نے جواب دیا،

امام رضا علیہ السلام ایک طریقہ حدیث قدسی میں جوانہوں نے اپنے آبائے مصویں کے واسطے سے حضورؐ سے روایت کی ہے۔ کہ خدا نے فرمایا۔  
”لا اقبل عمل عامل منہم الا بالاقرار بولاية

مع نبوة احمد رضوی“ (المی صدقہ ص ۲۷ پہلی سطر)  
”میں کسی عمل کرنے والے کے عمل کو قبول نہیں کروں گا۔ جب تک وہ احمد (معتینی) کی رسالت کے ساتھ علیؐ کی ولایت کا اقرار نہ کرے۔“

اور ظاہر ہے کہ فناز بھی ایک عمل ہے۔ تو پھر یہ عمل (فناز) شرف قبولیت کیونکر پا سکتا ہے۔ جب تک حضورؐ کی رسالت کے اقرار کے ساتھ اقرار و ولایت علیؐ نہ ہو۔  
اہنی شواہد کی بناء پر اکثر مجتہدین کرام اور فقیہائے عظام نے تشدد میں ذکر رسولؐ کے ساتھ ذکر امیر المؤمنین کو برجائے محبوبیت جائز قرار دیا ہے۔

## ایک اور آیت سے استدلال

قرآن مجید میں ہے:

”فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَأَسْأِلِ الَّذِينَ يَقْرِئُونَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ“  
(پیغمبر نبی آیت ۹۳)

۱۔ شبِ مراجِ آسمان چہارم پہلے انبیاء و مرسیین، صدقین کو جمع کیا گی۔

۲۔ نماز کے لیے اذانِ دی گئی اور یہ فلسفہ حضرت جبریل علیہ السلام نے انجام دیا۔

۳۔ تمام جمع ہونے والوں نے نماز پڑھی اور حضور نے امامت کرائی۔

۴۔ اختتامِ نماز پر یعنی نماز کے فوراً بعد حضور نے تمام نمازوں پر منہے والوں سے پوچھا تم کس چیز کی گواہی دیتے ہو؟

۵۔ جواب میں ان ذواتِ مقدسے نے عرض کیا کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ اور آپ خدا کے رسول اور علی امیر المؤمنین ہیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے انبیاء و مرسیین علیہم السلام سے ٹھیک خدا جو یہ سوال کیا کہ وہ کس چیز کی شہادت دیتے ہیں۔ تو اس سوال کے لیے یہ انتظام و انتظام کیوں؟ کہ پہلے نماز کا اہتمام کیا گیا اور پھر نماز کے فوراً بعد یہ سوال کیا گیا۔ یہ سوال نماز سے پہلے بھی کیا جاسکتا تھا۔ اگر تمام و اتعات و حالات اور شہادت و لایت علیؑ کے سلسلہ میں پائی جانے والی روایات اور ان پر علماء و فقہاء کے تبصروں کو ایک غیر جانبدار کی حیثیت سے دیکھا جائے۔ تو صاف پتہ چلتا ہے کہ اسی کا تعلق نماز کے مکن تہذیب میں دنیا جاں والی شہادت کے بارے میں تھا۔ جن کا جواب انبیاء و مرسیین کی جانب سے یہی تھا۔ کہ وہ گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ محمد اللہ کے

کہ حضور نے فرمایا ہے کہ جب آپ شبِ مراجِ چوتھے آسمان پر پہنچے تو خدا نے انبیاء، صدقین اور ملائکہ کو جمع کیا۔ حضرت جبریلؑ نے اذان دی۔ اور نماز قائم ہوئی، حضور نے نماز کی امامت فرمائی، جب نماز پڑھ پچھے تو حضور نے انبیاء و صدقین سے پوچھا کہ بتاؤ! ہم کس چیز کی شہادت دیتے ہو، تو ان سب نے عرض کیا کہ ہم شہادت دیتے ہیں اس امری کہ کوئی معبود نہیں سوائے خدا کے۔ اور یہ کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور علی امیر المؤمنین ہے۔ پس یہ معنی ہے آیت فاسیال الدین یقروْنَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ کے۔

اس روایت کو اپنی کتابوں میں درج کرنے والے یہ علماء کرام بھی ہیں۔

۱) مفسر قرآن علامہ سید ماشیم الجرجانی اپنی کتاب "دریتۃ المعاجز" صفحہ ۹ مطبوعہ ایران۔

۲) العالم العابد الزاہد رضی الدین علی بن موسیٰ المستوفی تھلۃۃ "الیقین" صفحہ ۲۹ مطبوعہ بخط فاضل اشرف۔

۳) قدۃ المحدثین علامہ سید ماشیم الجرجانی تفسیر البر مان جلد ۲ صفحہ ۱۹۸۔

### حقیقت واضح ہوتی ہے

اس روایت کے الفاظ کو بنظر عمیق دیکھیں تو مندرجہ ذیل حقائق سانے آتے ہیں۔

کھنور نے فرمایا ہے کہ جب آپ شبِ معراج چوتھے آسمان پر پہنچے تو خدا نے انبیاء، صد لقین اور ملائکہ کو جمع کیا۔ حضرت جبریل نے اذان دی۔ اور نماز قائم ہوئی، حضور نے نماز کی امامت فرمائی، حب نماز پڑھ پچھے تو حضور نے انبیاء صد لقین سے پوچھا کہ بتاؤ! تم کس چیز کی شہادت دیتے ہو تو ان سب نے عرض کیا کہ ہم شہادت دیتے ہیں اس امر کی کہ کوئی معبود نہیں سوائے خدا کے۔ اور یہ کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور علی امیر المؤمنین ہے۔ پس یہ معنی ہے آیت فاسنال اللذین یقرواًن الکتاب من قبلک کے۔

اس روایت کو اپنی کتابوں میں درج کرنے والے یہ علماء کرام بھی ہیں۔

۱) مفسر ترائق علامہ اسید ہاشم الجرجانی اپنی کتاب "مدينة المعاجز صفحہ ۹ مطبوعہ ایران۔

۲) العالم العابد الزاهد رضی الدین علی بن موسی المتوفی شیخہ "الیقین" صفحہ ۲۹ مطبوعہ بخاری شرف۔

۳) قدوة المحدثین علامہ اسید ہاشم الجرجانی تفسیر البران صلدہ صفحہ ۱۹۰۔

### حقیقت واضح ہوتی ہے

اس روایت کے الفاظ کو بنظر عیقق دیکھیں تو مندرجہ ذیل حقائق سانے آتے ہیں۔

د۔ شبِ معراج آسمان چہارم پر جملہ انبیاء و مرسیین، صد لقین کو جمع کیا گیا۔

ب۔ نماز کے لیے اذان دی گئی اور یہ فریضہ حضرت جبریل علیہ السلام نے انجام دیا۔

ج۔ تمام جمع ہونے والوں نے نماز پڑھی اور حضور نے امامت کرائی۔

د۔ اختتام نماز پر یعنی نماز کے فوراً بعد حضور نے تمام نماز پڑھنے والوں سے پوچھا تم کس چیز کی گواہی دیتے ہو؟

ہ۔ جواب میں ان ذوات مقدسے نے عرض کیا کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ اور آپ خدا کے رسول اور علی امیر المؤمنین ہیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے انبیاء و مرسیین علیہم السلام سے بھی خدا ہجریہ سوال کیا کہ وہ کس چیز کی شہادت دیتے ہیں۔ تو اس سوال کے لیے یہ انتظام و انتصارم کیوں؟ کہ پہلے نماز کا اہتمام کیا گیا اور پھر نماز کے فوراً بعد یہ سوال کیا گیا۔ یہ سوال نماز سے پہلے بھی کیا جاسکتا تھا۔ اگر تمام و اتعات و حالات اور شہادت دلایت علیؐ کے سلسلہ میں پائی جانے والی روایات اور ان پر علما، دفعہ کا تبصروں کو ایک غیر جانبدار کی تیزی سے دیکھا جائے۔ تو صاف پتہ پلتا ہے کہ اسی کا تعلق نماز کے رکن تشدید میں دو جا والی شہادت کے بارے میں تھا۔ جن کا جواب انبیاء و مرسیین کی جانب سے یہی تھا۔ کہ وہ گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ محمد اللہ کے

ابنات نظر آتا ہے۔

### ”الصلة“ حضرت علیؓ میں

اس کو کوئی نہیں جانتا کہ ”تَشَهِيدٌ“ نماز (الصلة) کا ایک مرکن ہے اور جس نماز (الصلة) کا یہ مرکن ہے اس کے باسے میں رئیس العلماء والفقہاء جناب شیخ مفید علیہ الرحمہ رکھتے ہیں کہ امام محمد باقر علیہ السلام نے حضرت جابر الجعفی سے فرمایا:

”والصلة امیر المؤمنین علیہ السلام يعني بالصلة  
الولایة وهي الولاية الكبرى۔“

(الاخصاص صفحہ ۱۲۹ م بحث انtron)

”نماز امیر المؤمنین ہیں، یعنی صلوٰۃ سے مراد ولایت ہے اور یہی ولایت کبریٰ ہے“  
اس روایت کو ان علماء اکرام نے اپنی تصنیف میں نقل کیا ہے۔  
عمدة العلماء حضرت علامہ ابوالحسن شریف نے تفسیر مرأۃ الانوار کے صفحہ نمبر ۲۰ پر۔

② سید المفسرین حضرت علامہ استید ہاشم الجہانی نے تفسیر البرہان کی جلد چہارم کے صفحہ ۱۶۵ پر۔

③ سید الفقہاء والمفسرین علامہ استید اسماں طبری التوری نے کفایۃ المؤحدین جلد اکے صفحہ ۲۳۴ پر۔

رسولؐ میں اور علیؓ امیر المؤمنین ہیں۔

### حضرت علیؓ ذکر اللہ ہیں

یہ جو علماء وفقہاء کی طرف سے کہا جاتا ہے کہ نماز میں قرآن، ذکر اور دعا کے علاوہ اور کسی چیز کو داغل نہیں کیا جا سکتا، تو اس اعتبار سے بھی شہادت ثالثہ کے ذر کی ممانعت نظر نہیں آتی۔ کیونکہ امام موصوم علیہ السلام اس آیت ”ان الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرِ اللَّهِ أَكَبَرُ“ کی تفسیر میں فرماتے ہیں۔

”نَحْنُ ذَكْرُ اللَّهِ وَنَحْنُ أَكْبَرُ“

رمراۃ الانوار صفحہ ۱۰، تفسیر البرہان صفحہ ۱۰۵، کفایۃ المؤحدین جلد اسفحہ (۲۵۵)

کہمہم اقتد کا ذکر ہیں اور ہم ہمیں اکبر ہیں۔

امام محمد باقر علیہ السلام سُورَة جمعہ کی آیت ”يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امْنَوْا  
إِذَا نُرِدُوا إِلَى الصَّلَاةِ مِنْ يَرِمُ الْجُمُعَةَ فَاسْعُوا إِلَى ذَكْرِ اللَّهِ“  
کی تفسیر میں فرماتے ہیں۔

”ذَكْرُ اللَّهِ امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ“

(الاخصاص علامہ شیخ مفید صفحہ ۱۲۹)

”استید کا ذکر امیر المؤمنین علیہ السلام ہیں“

اور ذر کی نماز میں کوئی ممانعت نہیں۔ بلکہ فقہاء کے نزدیک نماز میں تین ہی تو چیزیں ہیں۔ قرآن، ذکر اور دعا۔ اس لحاظ سے بھی شہادت ولایت علیؓ کا

صل میں نماز تو وہی ہے، جس کے تشبید میں ولایتِ علیؑ کی شہادت ہو: اور کسی کے لیے قرآن میں حکم ایزدی ہے۔

”وہ لوگ جو اپنی شہادتوں (جمع کا صیغہ جو عربی میں تین سے کم پا استعمال ہیں ہوتا) پر قائم رہتے ہیں۔ (یہ) وہی لوگ ہیں جو اپنی نماز کی حفاظت کرتے ہیں رشہادت دلائست سے) اور (یہی لوگ) جنت میں مکرم ہوں گے：“

اس کے بعد جس کا دل چاہے تشریف میں شہادتِ دلایتِ علی دے  
و درِ متفق نہ ہو دہ اپنی راہ خود نکالے۔

یہاں یہ بات ذہن میں نہیں رہنی چاہیئے کہ مجتہدین عظام تو شد میں  
دلایت علیؑ کی شہادت کو مبطل نماز قرار دیتے ہیں، لہذا ان کے نتاذی کی  
وجودگی میں میں ہم ایسا نہیں کر سکتے تو رفع اشتباه کے لیے ہم یہ واضح کر دینا  
پینا فرضیہ ایمانی سمجھتے ہیں کہ جہاں بعض فقہاء شہد میں شہادت دلایت  
کو عاکر نہیں سمجھتے وہاں بعض فقہاء اس کے جواز کے بھی قابل ہیں۔

چنانچہ آیت اللہ العظیمی آقا کے شیخ ترمذی آں یا سین بخفی آیت اللہ  
اسید احمد بخفی، آیت اللہ آقا کے محمد حسن صاحب الجواہر، آیت اللہ  
معظمی اسید محمود شہرودی اور آیت اللہ العظیمی اسید محمد شیرازی کے ملکی  
وغیرہم نے شہادت ولایت علی کو نماز کا جزو مستحب قرار دیا ہے اور بہ  
رجا کے محبوبیت مطلقاً اس کا پڑھنا جائز ہے۔

ن میں سے چند ایک قدر اسی لفظ کیے جاتے ہیں۔

۷ فخر المفسرين علامہ العیاشی نے تفسیر "العیاشی" کی جلد اول کے صفحہ ۱۲ پر:-

العلامة الحجت احمد رضي الدين المستبطن نے کتاب "القطرة من بحار"  
کے صفحہ ۱۶۹ پر۔

اور جس کا وجود دخونماز ہو۔ اس کا ذکر مبطن نماز قرار پائے یہ بات فہم سے بالا اور عقل سے بعید ہے۔

اس کے علاوہ مبین اس زادی نگاہ سے بھی غور کرنا چاہئے کہ جس کی ولایت  
ملائکہ کے پر دل پر، اور عرش دفترش پر اور کائنات کی ہر شے، جھوپ خبر اور طاہر ان  
ہوا کے پر دل پر رقم کی گئی ہو۔ اور کائنات کی تخلیق سے پہلے جس کی ولایت کا اعلان  
ملائکہ سے کرایا گیا ہو۔ ابیا روم سلیمان کی خلقت و بعثت کا مقصد جس کی ولایت  
بیان کی گئی ہو۔ اور جس کی ولایت نہ صرف ذلیفہ انبیاء اور حضرت جان مسلمین رہی  
بلکہ ان کی انگلخشتیوں پر ولایت علی کنندہ ہو اور حضور نے جس کی ولایت کے اقرار  
پر صحابہ اکرام سے بعیت لی ہو۔ صحائف انبیاء میں جس کا ذکر اور قرآن جس سے  
معلوم ہو، اور جس سے جزو ایمان بلکہ مدار ایمان بیان کیا گیا ہو۔ اور زبان تدبیح سے  
نبات کی ضمانت اور شرط قبولیت اعمال قرار دے اور امام عصر صادق علیہ  
السلام نے جس کے لیے تاکیدی حکم دیا ہو، کشم میں سے جب بھی کوئی "لَا إِلَهَ  
اللَا إِلَهَ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ" کہے وہ ساتھ عملی دلی اللہ تھی کہے اور جس کی  
مجبت و اقرار کے بغیر مان جسیں قبول نہ ہو۔ اسے نماز سے باہر کھنا اور اس پر اصرار  
کرنا۔ بلکہ شہادت ولایت کو بھل نماز قرار دینا سمجھ میں نہ آنے والی بات ہے۔

إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ فَلِيقلُّ عَلَى امِيرِ  
الْمُؤْمِنِينَ غَافِلًا عَنْ كُوْنِهَا جَزْءًا مِنَ الصَّلَاةِ  
(سُتْحِبَابًا)۔

(القطرة من بخار جبل اول ص ۲۲ م بجف اشرف)  
بعض لوگوں کی زبان پر مشہور ہوا ہے کہ وہ اذان واقامت میں  
شہادت ولایت کا انکار کرتے ہیں۔ حالانکہ احتجاج طبری میں  
قاسم بن معادیری کی روایت موجود ہے کہ تم میں سے کوئی جب  
بھی لا إِلَّا إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ہے تو وہ ساتھ ہی علی امیر المؤمنین  
بھی کہے تو نماز میں بلا قصد جزئیت ایسا کہنا مستحب ہے۔  
مولانا محمد حسین بن السالقی مذکور نے اپنی کتاب "شہادت ثالثہ" میں  
اس ضمن میں بعض علماء کرام کے فتوے درج کیے ہیں۔ ان میں سے دو تین نتیجے  
بیان نقل کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔

### آیت اللہ اسید محمد شہروردی کا فتویٰ

ہم نے سرکار موصوف کی خدمت میں یہ استفہا پیش کیا تھا۔  
ہدی جو زان یزاد فی الشہد مارواہ بعض علماء  
المجف الاشرف فی کتاب القطرة ج ۱/ ۲۲۰  
بسندہ عن ابی بصیر عن الصادق دعاء اشہدان  
ربی نعمالرّب و ان محمدًا نعم الرّسون و

### آیت اللہ العظیمی شیخ مرضی اہل السنن کے فتویٰ کا فارسی ترجمہ

"اما حضرت والد و حضرت اخ قدس اللہ اسراریم، پس ہمہ آنہا  
متفرق اندر بشر و عیت شہادت ثالثہ درہ ریک از اذان اقامات  
اگر پر قصد جزئیت نہ باشد وہیں طور است رای من در مسال  
بلکہ ذکر شہادت ثالثہ مستحب است حتی و نماز" (ولایت از دیدگاه قرآن ج اول ص ۲۲ ط ایران)

جہاں تک حضرت والد و حضرت برادر قدس اللہ اسراریم کا موقف  
ہے، پس وہ سب اس بات پر حق ہیں کہ اذان واقامت میں شہادت  
ثالثہ بلا قصد جزئیت مشروع ہے۔ اور اسی طرح اس سنلیم بیری  
بھی یہ رائے (فتوا) ہے کہ شہادت ثالثہ مستحب ہے۔  
حتیٰ کہ نماز میں بھی مستحب ہے۔

### آیت اللہ العظیمی السید رضی الدین احمد مستنبط کا فتویٰ

فرماتے ہیں:

"اشتهر فی السنن بعض الشیخ اس النکار الشہادۃ  
بالولایۃ فی الاذان والاقامة مع ما ورد فی خبر  
القاسم بن معاویۃ المروری عن احتجاج  
انضیل رسی عن ابی عبد اللہ اذاق احادیث کم لا رأی

کے بارے میں دریافت کیا گیا۔  
 ”سوال ایں است کہ اگر ایں عبارت را در شهد در نماز واجب  
 بخواہد آیا نماز باطل است یا نہ۔  
 ”اگر اس عبارت کو نماز واجب میں تشهد میں پڑھے تو آیا اسکی  
 نماز باطل ہے یا نہیں؟“  
 موصوف نے جواباً تحریر فرمایا۔  
 ”اگر لبقصد جزئیت نباشد مانع نہ دارد۔“  
 اگر جزئیت کے قصد کے ساتھ نہ ہو کوئی مانع نہیں رکھتا۔  
 محمد جواد طباطبائی  
 (دستخط و مہر شریف) (ایضاً ص ۱۱)

حضرت آیت اللہ العظمیٰ سرکار سید محمد حسنی بغدادی کا فتویٰ  
 اسی مذکورہ بالا سوال کے جواب میں ارشاد فرماتے ہیں :  
 هذه الاخبار معتبرة والعمل بها جائز۔  
 (محمد حسنی البغدادی البغدادی)  
 (دستخط و مہر شریف)  
 یہ احادیث معتبرہ ہیں۔ اور ان پر چونکہ کرنا جائز ہے۔  
 (ایضاً ص ۱۱)  
 ان معزز صفات کے ساتھ اس سُنّۃ کو علامے عظام اور فارمین کرام

وَأَنَّ عَلَيْتَ أَنْفَمَ الْوَصْبِ وَنَعْمَ الْأَمَامَر۔  
 کیا تشهد میں یہ اضافہ جائز ہے، جس کو بعض علماء سجف اشرف  
 نے کتاب القطرہ جلد ۱/۲۰۰ میں ابو بصیر سے نقل کیا ہے۔  
 امام جعفر صادق سے ایک دعا کے تشهد منقول ہے، جس  
 میں شہادتین کے بعد شہادت دلایت و امانت بھی منقول ہے  
 سرکار موصوف نے جواب میں تحریر فرمایا۔  
 بیجوز بر جاء المحبوبیة مطلقاً  
 رجاء محبوبیت کے ساتھ مطلقاً پڑھنا جائز ہے۔ (مہر)  
 (شہادت ثالثہ ص ۱۰۹)

آیت اللہ العظمیٰ حضرت سید محمد بن محمدی شیرازی کا فتویٰ  
 موصوف کی خدمت میں بھی مندرجہ بالا عبارت پیش کی گئی تو انہوں نے  
 جواب میں ارشاد فرمایا۔  
 نعم یجوز بقصد الرجاء۔  
 ہاں رجاء کے قصد کے ساتھ اس کا ادا کرنا جائز ہے۔  
 (ایضاً ص ۱۱) (دستخط و مہر شریف)  
آیت اللہ العظمیٰ سرکار سید محمد جواد طباطبائی کا فتویٰ  
 آپ کی خدمت میں بھی مذکورہ بالا حوالہ کے ساتھ اس شہادت ثالثہ

باب

الْمُسْتَدْلِلُ وَالْجَمَاعَةُ

وَالْأَيْتِ عَلَىٰ

لِوَمَرْ  
سُنْنَىٰ تُقْطَعُ نَظَرُ

پر چھوڑتے ہیں، کیونکہ ہمارا کام حقائق کی نشاندہی کرنا تھا جو پوری کوشش  
کے ساتھ کر دی گئی ہے اب نہ صلکر ناتاریں کا کام ہے۔  
وما علیسنا الا الْبَلَاغُ



jabir.abbas@yahoo.com

# قرآن اور ولایتِ علیؐ

اس باب میں ولایت حضرت علیؐ کے بارے میں  
جو بھی بحث کی جائے گی وہ غالباً اسی نقطہ نظر سے کی  
جائے گی۔ اور تمام استفادہ ممکنی کتب سے کیا جائے گا۔  
اور انہی کے حوالہ جات بھی دینے جائیں گے تاکہ سنی بھائی  
بھی اس مسئلہ کے حقائق سے آگاہ ہو سکیں۔

نذر حسین قمر

اسے منه بمعنى القريب والمحب والصديق والنصير  
 پھر فرماتے ہیں کہ قرب کی دو قسمیں ہیں، ایک وہ قرب جو ہر انسان بلکہ کائنات  
 کے ذریعہ ذریعہ کو اپنے خالق سے ہے اور اگر یہ قرب نہ ہو تو کوئی چیز موجود نہ  
 ہو سکے۔ نحن اقرب عليه من جبل الورید (ہم شرگ سے بھی زیادہ اس  
 سے قریب ہیں) میں اسی قرب کی طرف اشارہ ہے۔ دوسرا قرب وہ ہے جو حضرت  
 خاص بندوں کو میرے ہے۔ اسے قرب محبت کہتے ہیں۔ قرب کی ان دو قسموں  
 میں نام کے اشتراک کے سوا کوئی وجہ اشتراک نہیں۔ قرب محبت کے بے شمار  
 درجے ہیں۔ ایک سے ایک بلند ایک سے ایک اعلیٰ۔ ایمان شرط اول ہے۔ دولت  
 ایمان سے مشرف ہونے کے بعد اہل عزم و محبت ترقی کے مختلف درجات  
 طے کرتے ہوئے آگے بڑھے پڑے جاتے ہیں۔ یہاں تک کہ اس بلند مقام پر  
 فائز ہو جاتے ہیں جس کی وضاحت حضور رحمتِ عالمیان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ  
 وسلم نے یوں بیان فرمائی۔ لا يزال العبد بقرب الى بالشوال حل حتى احياته  
 فاذا حجبته حكت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي  
 يبصر به رواه البخاري عن أبي هريرة۔

### ترجمہ

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ بندہ لفظی عبارات سے میرے قریب  
 ہوتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ اور جب  
 میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں ہی اس کے کان ہو جاتا ہوں، جس سے  
 وہ سُننا رہے اور میں ہی اس کی آنحضرت ہو جاتا ہوں، جس سے وہ دیکھتا ہے، (رواه بخاری)۔

## قرآن

### اور

### ولایتِ علی

اس سلسلہ میں کسی گفتگو سے پہلے مناسب ہو گا کہ ولی اور ولایت  
 کے بارے میں سُنی نقطہ نظر کا خلاصہ پیش کر دیا جائے۔ تاکہ قارئین کو مسئلہ کی  
 حقیقت سمجھنے میں کمی دشواری کا سامنا کرنا پڑے۔ تو اس ضمن میں فیصل  
 شرعیت کوڑ کے فاضل جم جسٹس پری محمد کرم شاہ کی تحقیق کو مد نیہ قارئین  
 کیا جاتا ہے، موصوف قمطراز ہیں۔

یوں تو تمام مفسرین نے اپنے اپنے ذوق اور استعداد کے مطابق اس  
 آیت کی تفسیر کی ہے، لیکن حق یہ ہے کہ عارف باللہ علامہ مولانا شناہ اللہ  
 پانی پتی رحمۃ اللہ علیہ کے بیان میں جتنی دل کشی، شیزہنی اور جامیت ہے  
 اس کا جواب نہیں۔ اس لیے میں انہی کی خوشہ میںی کرتے ہوئے چند حقائق  
 بدینظر میں کرتا ہوں۔ ولی کی لغوی تحقیق کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

قاموس میں ہے الْوَلِيُّ الْقَرِبُ وَالدُّنُوُّ۔ یعنی ولیٰ کا معنی قرب  
 اور نزدیکی ہے۔ ولیٰ اس سے اکم ہے۔ اس کا معنی ہے قریب، محب،  
 صدیق اور مددگار۔ وَ فِي الْقَامُوسِ الْوَلِيُّ الْقَرِبُ وَالدُّنُوُّ وَالْوَلِيُّ

آئیں۔ وہ پر آفیاں رسالت کے انوار کا انکاس ہونے کے اور پر جمالِ محمدی علی صاحبہ اجملِ اصطلاحات و اطیبِ انتیلیمات قلبِ درج کو منور کر دے اور یہ نعمت انہیں کوچھی جاتی ہے جو بارگاہِ رسالت میں یا حضور کے نائینیں یعنی اولیاءِ امت کی صحبت میں بھرثت ماضر ہیں۔

سنون طریقہ سے کہتے ہیں کہ اس نسبت کو قویٰ کرتی ہے حضور علی الصلاۃ و السلام کا ارشاد و گرامی ہے۔ قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، لِكُلِّ شَيْءٍ وَمَقَالَةَ الْقَلْبِ ذَكْرُ اللَّهِ۔ (رواہ البیہقی) ہر چیز کے زمگ کو دو کرنے کے لیے کوئی شکوئی چیز ہوتی ہے وہ کاظمگ ذکرِ اللہ سے دُور ہوتا ہے انہیں نقوصِ قدیسہ کی صحبت و تمہیں شیئیں کے متعلق احادیثِ طیبہ میں بار بار تر غیب اور شوق دلایا گیا ہے۔ چنانچہ آئمہ حدیث حضرات امک، احمد طبرانی وغیرہم نے معاذنِ جبل سے روایت کی ہے۔ قال سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقیول قال اللہ تعالیٰ وجبت محبتی للمتباين فی وَالْمُتَجَالِسِينَ فِي وَالْمُتَزَاوِرِينَ فِي وَالْمُتَبَاذِلِينَ فِي لِيْنِي مَنْ حَضُورَ كَرِيمِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَوَيْہ ارشاد فرماتے سن کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان لوگوں سے میں صدرِ محبت کرتا ہوں جو اپس میں میری وہب سے پیار و محبت کرتے ہیں میری رضا جوئی کے لیے ایک درسرے کی زیارت کرتے ہیں اور میری خوشنودی کے لیے غرچہ کرتے ہیں۔ حضرت ابن مسعودؓ سے مروی ہے کہ ایک شخص نے بارگاہِ رسالت میں عرض کی یا رسول اللہ کیف تقول فی رجل حب قوما ولم يلحق فرماتے ہیں کہ مرتبہ دلایت کے حصول کی یہی صورت ہے کہ بالواسطہ یا بالادا سلطنة

ادراسِ قربِ محبت کا سب سے بلند اور ارفع مقام دہ ہے، جہاں محبوب رب العالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم فائز ہیں حضور کا طائراً ہمت جما محو پرداز ہے۔ ان رفعتوں کو کوئی جان نہیں سکتا۔ سوائے اس ذات بے ہمتا کے جس نے اپنے محبوب بندے کو یہ متین اور حوصلے ارزانی فرمائے۔ واعلیٰ درجاتِ نصیب الانبیاء و نصیب سیدنا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم و ولہ صلی اللہ علیہ وسلم ترقیات لا تتناہی الی ابد الابدین۔ (مظہری)

صوفیا، کرام کی اصطلاح میں ”ولی“ اس کو کہتے ہیں، جس کا دل ذکرِ الہی میں مستغرق رہے۔ شب دروز وہ تسبیح و تہلیل میں مصروف ہو۔ اس کا دلِ محبتِ الہی سے ببریز ہوا اور کسی غیر کی وہاں گنجائش تیک نہ ہو۔ وہ اگر کسی سے محبت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے لیے اگر کسی سے نفرت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ کے لیے، یہی وہ مقام ہے جسے ”فنا فی اللہ“ کا مقام کہتے ہیں۔ الولی فی اصطلاح الصدوفیہ من کان قلبہ مستغرقا فی ذکرِ اللہ یسیجعون الیل واللہار لا یفترون ممتلیا بحبِ اللہ تعالیٰ لا یسع فیہ غیرہ ولو کانوا آباء هم او ابنا و هم او اخوان هم او عشیر تهم فلا یحب احدا الا اللہ ولا یبغض الا اللہ الخ۔ (مظہری)

مرتبہ دلایت پر فائز ہونے کے اسباب کا ذکر کرتے ہوئے علامہ موصوف فرماتے ہیں کہ مرتبہ دلایت کے حصول کی یہی صورت ہے کہ بالواسطہ یا بالادا سلطنة

اے جبریل! میں اپنے فلاں بندے سے محبت کرتا ہوں تو بھی اس سے محبت کرے جبریل! میں اپنے فلاں بندے سے محبت کرنے لگتا ہے پھر وہ آسمان میں منادی کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ فلاں بندے سے محبت کرتا ہے تم بھی اس سے محبت کر دو۔ پھر سب اہل آسمان اس سے محبت کرتا ہے تم بھی اس سے محبت کر دو۔ پھر سب اہل آسمان اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پھر زمین میں اس کی مقبولیت کا چرچا ہو جاتا ہے اور لوگ اس کے گردیدہ ہو جاتے ہیں، اس طرح جس کو اللہ تعالیٰ ناپسند فرماتا ہے تو جبریل کو بھی اسے ناپسند کرنے کا حکم ملتا ہے، پھر جبریل آسمان میں اس کے مبغوض اور ناپسند ہونے کی منادی کرتے ہیں۔ آسمان والے اس سے بغض کرنے لگتے ہیں۔

پھر زمین میں اس سے متعنی نفرت و بغض کا ذمہ بھر جنے لگتا ہے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان علامات کا بھی ذکر فرمایا، جن سے ان مخزن خیرات و برکات مہستیوں کو پہچانا جا سکتا ہے۔ چنانچہ علامہ موصوف نے چند احادیث ذکر کیں جو ہر یہ ناظر بن ہیں:-

① حضور علیہ الرسلوٰ سے پوچھا گیا مئن اولیاء اللہ اولیاء اللہ کوں ہیں فرمایا۔ آئین اذارع و اذکر اللہ عز و جل وہ لوگ جن کے دیدار سے خدایاد آجائیں۔

② حضرت اسما بنت یزید نے حضور علیہ الرسلوٰ والسلام کو یوں گوہ رانشی کرتے ہوئے سنوار اسے حاضرین کیا میں تمہیں ان لوگوں پر آگاہ نہ کروں جنم سب سے بہتر ہیں بس نے عرض کی بلی یا رسول اللہ! اسے اللہ کے سطل ضرور بتائیے تو حضور نے فرمایا اذارع و اذکر اللہ جب ان کی زیارت کو جائے تو اللہ یاد آ جاتے۔ کیونکہ ان کا دل وہ آئینہ ہے جس میں تحملیات اللہ

اس شخص کے ہاتھے میں حضور کیا ارشاد فرماتے میں جو ایک قوم سے محبت کرتا ہے لیکن عمل و تقویٰ میں ان کے برابر نہیں، فرمایا ہر شخص کی سُنگت اس کے ساتھ ہوگی جس سے وہ محبت کرتا ہے۔

علامہ موصوف فرماتے ہیں: سُنُو! اولیاء اللہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ ہیں جو طالب اور مرید ہیں۔ دوسرے وہ ہیں جو مطلوب اور مراد ہیں۔ ایک وہ ہیں محبب ہیں۔ ایک وہ ہیں جنہیں محبوبیت کی فلحت فاغرہ سے سرفراز کیا گیا۔ سابقہ احادیث میں جن ادلیاں کا ذکر ہوا وہ طالب اور مرید ہیں اور جو مطلوب مراد ہیں جو مقصود و محبوب ہیں ان کے احوال کا بیان کاں میں ہے جو امام سلم نے اپنی صحیح میں دیکھا علامہ محدث شیخ اپنی کتب احادیث میں روایت کی ہے: عَنْ أَبِي هَرْيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ اللَّهَ أَذَا حَبَّتْ عِبْدًا دِعَاجِرِيلَ فَقَالَ أَنِّي حَبَّتْ فَلَانًا فَاحْبَبَهُ قَالَ فِي حَبَّهُ جِرِيلَ شَمَيَادِيَ فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ أَنَّ اللَّهَ يَحْبُبُ فَلَانًا فَاحْبَبَهُ فِي حَبَّهُ أَهْلَ السَّمَاءِ ثُمَّ يَوْضِعُ لَهُ الْقَبُولَ فِي الْأَرْضِ وَإِذَا الْبَغْضُ عَبْدًا دِعَاجِرِيلَ فَيَقُولُ أَنِّي أَبْغُضُ فَلَانًا فَابْغُضُهُ قَالَ فِي بَغْضَهُ جِرِيلَ شَمَيَادِيَ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ أَنَّ اللَّهَ يَبْغُضُ فَلَانًا فَابْغُضُهُ قَالَ فِي بَغْضَوْنَهُ شَمَيَادِيَ فَيَوْضِعُ لَهُ الْبَغْضَ فِي الْأَرْضِ۔

یعنی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے کسی بندے سے محبت کرتا ہے، تو جبریل کو بلاتا ہے اور فرماتا ہے، اے

ما هم بابنیا، ولا شهداء يغبطهم الابباء والشهداء يوم  
القيامة بهم كانوا من ائمۃ الائمه قالوا يارسول الله اخبرنا من هم  
وما اعمالهم فلعلنا نجتہم قال لهم قوم تجایوا في الله على  
غير ارحام بينهم والا موال يتعاطون بهافوا الله ان وجوههم  
لنور وانهم على منابر من نور لا يخافون اذا خاف الناس ولا  
يحزنون اذا حزن الناس شفاعة قرآن الان اولیاء الله لا خوف  
عليهم ولا هم يحزنون (تریبی)

## ترجمہ

رسول اللہ نے ارشاد فرمایا اللہ کے بندوں میں سے ایسے لوگ بھی ہیں جو نہ  
بنی ہیں اور نہ شہید، لیکن قیامت کے دن قرب الہی کی وجہ سے انبیاء اور شہداء  
ان پر شکر کریں گے صحابہ نے عرض کی یا رسول اللہؐ ہمیں بتایے وہ کون ہیں  
ان کے اعمال کیا ہیں تاکہ ہم ان لوگوں سے محبت کریں فرمایا وہ لوگ جو اللہ تعالیٰ کے  
یہ آپس میں محبت کرتے ہیں، نہ ان میں کوئی رشتہ ہے اور نہ مان مفعت بندان  
کے چہرے سر پا لوز ہوں گے اور نہ کے منبروں پر انہیں بھایا جائے گا۔ دوسرے  
لوگ خوف زدہ ہوں گے اور انہیں کوئی خوف نہ ہوں گا۔ لوگ حزن و ملال میں متلا  
ہوں گے، لیکن انہیں کوئی حزن و ملال نہ ہو گا۔ پھر حضور نے یہ آیت پڑھی۔  
”الآن اولیاء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون“

(ضیاء القرآن ج ۲ ص ۳۳۳ م لاہور)

کا عکس پڑھا ہے اور جب کوئی چیز ایسے آئینہ کے مقابلہ میں رکھی جاتی ہے جس  
پر سورج کی کرنیں پڑھ رہی ہوں تو وہ چیز بھی روشن ہو جاتی ہے، بلکہ اگر آئینہ کا عکس  
رُدّی پر ڈالا جائے تو وہ جلتے لگتی ہے۔ حالانکہ سورج کی کرنیں اگر بنا واسطہ پڑیں  
تو وہ نہیں جلتی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ سورج سے دور ہے اور آئینہ سے قریب  
نیزا دیا کرام میں وقہ کی قریب ہوتی ہیں۔ اثر قبول کرنے کی اور اثر کرنے کی  
پہلی وقت کی وجہ سے وہ بارگاہ الہی سے نیض و تجھی کو قبول کرتے ہیں اور دوسری  
وقت سے وہ ان ارواح دلکوب کو فیض پہنچاتے ہیں جن کا ان سے رُدّ حانی لگا  
اور قلبی مناسبت ہوتی ہے۔ اس لیے اگر کوئی شخص انکار اور تعصیب سے پاک  
ہو کر ان کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے، تو وہ ان کے فیض و برکات سے ضرور بہبود  
مند ہوتا ہے۔

یعنی جن کا ایمان اللہ تعالیٰ کی توحید اور حضور کریمؐ کی رسالت قرآن کی حقیقت  
پر اتنا تحکم ہوتا ہے کہ کوئی ابلیس و سو سہ اندازی اور کوئی مصیبت اسے تزیل  
نہیں کر سکتی اور ان کا طاہر و باطن تقویے کے نور سے جگ کر رہا ہوتا ہے۔ ان تمام  
اعمال اور اخلاق سے ان کا دامن بیسرا ہوتا ہے جو ان کے خالق کو ناپسند ہیں۔  
شرک جلی، شرک خنی، اخنی، حسد، کینہ، غرور و تکبیر اور ہوا و ہوں غرضیکہ تمام اخلاق  
ذمیہ سے وہ پاک ہوتے ہیں۔ یہی تقویٰ کا وہ بلند مقام ہے، جہاں جب انسان  
پہنچتا ہے تو اسے خلعت ولایت سے مشرف کیا جاتا ہے اور پکری محبد نیاز کو وہ  
سر بلندی عطا کی جاتی ہے، جسے دنیا شکر بھری نظروں سے بھیتی ہے۔ حضرت  
سیدنا فاروق اعظمؐ سے مروی ہے۔ قال رسول الله ان من عباد الله لاؤنچ

ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ ان کا محالکہ کروں، تاکہ متزلِ مقصودوں کی طرف سفر جاری رہ سکے۔

پہلا نکتہ جو اس آیت کے ذیل میں اٹھا یا گیا ہے وہ یہ ہے کہ لفظی لیے جو بیان استعمال ہوا ہے اس کا معنی سرپست و متصرف نہیں، بلکہ دوست اور ناصل ہے۔

جان تنک لفظ "ولی" کا معنی دوست کا ہے تو یہ کوئی ایسی گنجک بات نہیں، جسے آسانی سے سمجھا نہ جاسکتا ہو۔ یہ کہنا بلکہ بطور خاص آیت نازل کر کے یہ بتانا کہ خدا اور رسول تما رے دوست ہیں، اس کا کیا مطلب ہے؟ قرآن میں تو یہ آیت نیایا نظر آتی ہے، جس میں ارشاد باری ہے۔

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْجِبُونَ اللَّهَ فَأَتِّبِعُونِي يُعِظِّبُكُمُ اللَّهُ  
وَأَنْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۖ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

(پت آہل عمران آیت ۲۱)

"اسے رسول اکہدہ دو کہ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو (جیسا کہ تم حماراً دعویٰ ہے) تو تم میری اتباع کر دو۔ (میری اتباع سے) اتنی بھی تم سے محبت کرنے لگے گا اور تمہارے گناہوں کو معاف کر دیگا اور اللہ تعالیٰ غفور و حیم ہے۔

یہاں اللہ تعالیٰ سے دعویٰ محبت کو مشروط قرار دیا گیا ہے، اتباع رسول سے۔ اب اگر کسی کو خدا سے دعویٰ محبت ہے تو اسے اپنے اس دعویٰ کی صحت کے لیے اتباع رسول اور شرط کو پیش کرنا اور ثابت کرنا ہو گا۔ اگر یہ شرط ہی ثابت

## ولایتِ مطلقہ

لور

حضرت علیؑ

ارشاد باری ہے۔

"إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا  
الَّذِينَ يُقْيِنُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ  
وَهُمْ كَا كَعُونَةٌ" (پت المائدہ آیت ۵۵)

سوائے اس کے نہیں کہ تمہارا ولی (سرپست و متصرف) اللہ ہے اور اس کا رسول اور وہ لوگ جو صاحبان ایمان ہیں۔ اورہ نماز قائم کرتے اور زکوٰۃ دیتے ہیں درآں حاکیک وہ رکوع میں ہیں۔

یہ وہ آیت ہے کہ جس کا ایک ایک نقطہ اس امر کا مقتضی ہے کہ اس پر پورے جوش و خروش اور ولیمودت میں مفضل گفتگو کی جائے مگر اس کا تکمیل کہاں کریے خواہش پائی تکمیل کو پہنچ سکے۔ تاہم اسے بالکل لشکر بھی نہیں رہنے دیا جائے گا اور کوشش کی جائے گی کہ جو بھی اسی آیت کا مصدقہ ہے اور وجہ نزول ہے اس کے فضائل کے بھرنا پیدا کناریں سے چند قطرے سے ہر نیقہ قاریٰ نے کر دیتے جائیں جو یقیناً ہر ایک نومن کے لیے بالیدگی ایمان اور مودت میں اضافہ کا سبب ہو گا۔

سب سے پہلے اس آیت کے سلسلہ میں جو احتمالات پیدا کیے جاتے

اللہ اور اس کے رسول کو بلیک کہو (جواب دو) جب بھی وہ تمہیں پکارے۔

اس میں موقعہ محل اور مقام و وقت کی کوئی قید نہیں۔

يَا إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا الْأُنْقَبَةَ مُؤْمِنُوْنَ يَدْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْقَوْا اللَّهَ

(پڑھجات آیت ۱)

اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، خدا رسول سے آگے نہ بڑھنا اور اللہ سے ڈرتے رہنا۔

يَا إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا الْأُنْقَبَةَ مُؤْمِنُوْنَ فَوَقَ صَوْتَ النَّسَّيِّ وَلَا تَجْهَرْ رُوْا لَهُ بِالْقَوْلِ كَمْفُرْ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَجْبَطَ أَعْمَالَكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُوْنَ ۝ (پڑھجات آیت ۲)

اور اسے لوگو! جو ایمان لائے ہو اپنی آواز دل کو سپھیر کی آواز سے بلند کرنا اور نہ اس سے اس لمحہ میں بات کرنا، جیسا تم اپنی میں کرتے ہو (اور اگر ایسا کرو گے تو تمہارے اعمال ضائع (میا میٹ) کر دیتے جائیں گے اور تمہیں اس کی خبر بھی نہ ہوگی۔ اور دیکھو!

”أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنْ تَرَكُوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِينَ“ (پڑھجات آیت ۲۲)

نہ ہو سکے جس کا ثابت ہونا چندل آسان بھی نہیں تو خدا سے محبت ہونے کے دعویٰ میں کیا وزن ہو سکتا ہے؟

اب آیت ولایت میں لفظوں ”کامنی اگر دوست کے ہیں اور طلب ”کم“ یعنی تمام ایمان لانے والوں سے ہے جب تک بھی کوئی صاحب ایمان باقی ہے۔ تو مطلب یہ ہوا کہ اب کس منون کو اس شرط کے ثابت کرنے کی ضرورت ہرگز نہیں کہ اس کی زندگی اور اس کا کروارا بتائیں رسول سے مربوط ہے۔ جب خدا ہی خود اعلان کر رہا ہے کہ خدا اور اس کا رسول ان لوگوں کا دوست ہے جو ایمان لائے۔ تواب گردہ مونین کی کوئی فروایتی نہیں جس کا دوست خدا اور رسول نہ ہو۔ اور یہاں ہر ہے کہ جس کا دوست خدا اور اس کا رسول ہو اس کی بخات میں کیا اشکال ہو سکتا ہے؟ حالانکہ کوئی مسلمان اس کا قائل نظر نہیں آئے گا اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا وہ ارشاد کہ میری امت، تہشیز فرقوں میں منقسم ہو جائے گی جس سے صرف ایک فرقہ ناجی ہو گا اس کا جیتا جا گا ثبوت ہے۔

يَا إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ“

(پڑھجات آیت ۲۳)

اے لوگو! جو ایمان لائے ہو اطاعت کرو اسکی اور اطاعت کرو رسول کی اور عین اطاعت سے (اپنے اہمال کو باطل نہ کرو) ”إِنْتَ هِبِّنَ لَهُ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاهُ كُمْ“

(پڑھجات آیت ۲۴)

ولی وہ بھی ہیں جو ایمان لائے۔ یہ جملہ تو یقیناً مصلح معلوم ہو گا۔ لہذا صاف مطلب یہی ہو گا اس آیت میں مخاطب مونین کے علاوہ کوئی ایسی ذات ہے، جس کی دلائرت کا خدا ذکر کرنا چاہتا ہے۔ اس گفتگی کو سورہ نسار کی آیت سمجھا جاتی ہے۔

”يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ  
وَأُولَئِنَّا الْأَمْرِ مِنْكُمْ“ رپ النبأ آیت ۵۹

اسے وہ لوگوں جو ایمان لائے ہو اطاعت کرو ا اللہ کی اور اطاعت کر د رسول کی اور اولی الامر کی جو تم میں سے ہو۔

ان دونوں آیوں میں اندازہ تھا طب کتنا ملتا جلتا ہے۔ خدا د رسول کی اطاعت کے بعد جس تیسی ذات کی اطاعت مطلق کا حکم ہے اور جسے اولی الامر کہتے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ آیت دلائرت میں خدا اپنی اور رسول کے بعد اس کی دلائرت کا اعلان کرنا کرنا چاہتا ہے اور جس طرح اولی الامر کو مونین کی اطاعت کا حکم نہیں بلکہ جماعت مونین کے تمام افراد کو بلا چون و چراں اس کی اطاعت مطلق کا حکم ہے۔ اسی طرح خدا د رسول کے بعد دھی ذات گروہ مونین کے جملہ افراد کے لیے دلی ہے جو دستی کے معنوں میں ہرگز نہیں ہو سکتا۔

یہاں یہ نکتہ بھی قابل غور ہے کہ اگر دلی کا معنی دوست ہے تو آیت کے الفاظ تھارے دوست وہ ہیں، جو نماز قائم کرتے ہیں اور حالتِ رکوع میں زکوٰۃ دیتے ہیں کے مطلبی وہ ان لوگوں کو تو مونوں کا دوست نہیں ہونا چاہیے جو ہے نماز ہی نہیں پڑھتے کیونکہ رکوع اور اس میں زکوٰۃ دینا تو بعد کی بات ہے مونین کی خصوصیت یہ بتائی گئی ہے کہ وہ نماز قائم کرتے ہیں اور ظاہر ہے کہ یہ

اللہ اور رسول کی اطاعت کرتے رہنا پس اگر اس اطاعت رسول سے منہ پھر لو گے تو (جان لو) کہ اللہ کا فرد میں سے محبت نہیں کرتا۔

اگر آیت دلائرت میں ”وَلِيُّكُمْ“ کا مطلب یہ ہے کہ خدا اور رسول مونوں کا دوست ہے تو کیا دستی کی قدریں یہی ہیں کہ ایک دوست دوسرے دوست کی آواز سے اپنی آواز بلند نہ کر سکے اور اگر ایسا ہو جائے تو اس کے تمام اعمال اکارت جائیں؟

اور اس سے بڑھ کر یہ کہ آیت اقبال میں اطاعت رسول سے منہ پھر نے دوست کو فرقہ رکھا ہے۔ کیا دستی کا مفہوم یہی ہوتا ہے؟

اس سے بھی بڑھ کر آیت دلائرت کا یہ مکھڑا ”وَالَّذِينَ آمَنُوا  
الَّذِينَ“ کہ تیرے مقام پر تھا اسے ”دلی“ وہ لوگ ہیں جو ایمان لائے اس حقیقت کو بالکل واضح کر دیتا ہے کہ یہاں لفظ ”ولی“ سے مراد دوست ہرگز نہیں ہو سکتا، آپ غور تو فرمائیں کہ آیت زیرِ بحث میں خدا نے سب سے پہلے اپنے اور رسول کے بارے میں یہ اعلان کیا ہے کہ ”وَلِيُّكُمْ“ تم سب کا ”ولی“ اللہ ہے اور اس کا رسول۔ اس ”کم“ (تھارا) کے براہ راست مخاطب کم از کم مونین کی پوری جماعت ہے اور کوئی ایک فرد بھی ایسا نہیں جو خدا کی دلائرت کے دلائر سے سے خارج ہو۔ توجہ مخاطبین (جماعت مونین) کے جملہ افراد، کا ولی خدا د رسول ہیں۔ انہی مخاطبین کے ولی وہ لوگ بھی ہیں جو ایمان لائے تو اس جملہ کا مطلب کیا بنا؟ کیا خدا یہ کہنا پا چاہتا ہے کہ اسے تمام مونوں کا تمہارے

نہیں۔ دراصل یہ استدلال بھی ان کے لیے کار آمد نہیں۔ اول تو قرآن مجید میں ایسے کئی نظائر موجود ہیں کہ وہاں صیغہ جمع کے لائے گئے ہیں اور مراد کوئی مخصوص ذات ہے۔ چند ایک مثالیں ملاحظہ ہوں۔

### پہلی مثال — آیتِ مبارہ

وَنِسَاءٌ نَّا وَنِسَاءَ حَمْ وَالنُّفْسَنَا وَالنُّفْسَكَمْ

(پ ۲ آیتِ عمران آیت ۱۴)

یہ تمام صیغہ جمع کے ہیں۔ مگر نِسَاءٌ نَّا کے ذیل میں ایک ہی خاتون یعنی حضرت فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا اور انْفُسَنَا کے تحت حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام تشریف لے گئے۔

### دوسری مثال

ذاتِ واجب الوجود نے اپنے لیے بھی جمع کے صیغہ استعمال کیے ہیں۔  
”إِنَّا نَحْنُ نَرَلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ“

(پ ۲۰ الحجہ آیت ۹)

یقیناً ہم نے ہی ذکر کو نازل کیا اور یقیناً ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

اس آیت میں الفاظ ”إِنَّا“ ”نَحْنُ“ ”نَرَلْنَا“ ”لَحَفِظُونَ“ تمام صیغہ ہی جمع کے لائے گئے ہیں۔ مگر مراد اس سے جمع نہیں، بلکہ واحد اور اصر

مطلوب کسی صورت بھی مطابق عقل نہیں۔ اور جو لوگ ”ولی“ کا معنی نا صردو مددگار کرتے ہیں۔ ان کی تردید میں بھی یہی لائل کار آمد ہیں اور اس سے بھی آسان لمحہ میں سمجھنا چاہیں تو یوں کہیں کہ ”ولی“ کا معنی اگر نا صردو مددگار ہو تو اس کا مطلب ہو گا کہ خدا یہ بتانا چاہتا ہے کہ اے لوگو! امیر اغیر تھا را مددگار ہے یعنی جب بھی ضرورت امداد ہو تو میرے پیغیر کو بلا لیا کرو۔ کوئی صاحب عقل سیم اس مفہوم کو جائز قرار نہیں دے سکتا۔ کیونکہ یہ کام اتو لوگوں کا ہے کہ جب بھی پیغیر انہیں اپنی امداد کے لیے طلب کریں وہ سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر فواد اور بلا تاخیر حاضر ہو جائیں۔ اور پیغیر کے لیے انہیں اگر اپنی جان بھی قربان کرنا پڑے تو اس سے ہرگز گریز نہ کریں۔ اسی جذبہ اور اسی فعل کا نام ”جہاد“ ہے۔

”حُبُّ دُوَّسْتِ يَا نَاصِرِنِيْں تو لَا مُحَالَه اس کا دُوْمَنِی ہی دُوَّسْتِ قَرَار پا سے گا۔“ جو اہل تیش کے ہاں مسلم ہے۔ یعنی سرپرست و متصرف مطلب یہ ہو گا کہ سوائے اس کے نہیں کہ تھا اس سرپرست اور تھا رے جبکہ امور میں حق تصرف رکھنے والا خدا ہے اور اس کا رسول اور وہ لوگ جو ایمان لائے اور وہ نماز قائم کرتے ہیں اور رکوہ دیتے ہیں درآمد گایکہ وہ حالتِ رکوع میں ہیں۔

آخر ہیں وہ لوگ کہ جنہیں حضرت علی علیہ السلام سے کوئی خاص حلقة عقیدت نہیں پکھ کر مخالف طہ پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ کہ آیت میں مستعمل الفاظ ”وَالَّذِينَ امْنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ“ جمع کے صیغہ پر دلالت کرتے ہیں۔ اس لیے اس آیت کا شانِ نزول کسی ایک شخص کے حق میں ماندارت

کہا کہ ہمیں اللہ تعالیٰ کافی ہے اور وہ بہت بہتر کیلی ہے۔  
اب اس آیت میں بھی جمع کے صیفے لائے گئے ہیں مگر مفسروں نے  
”الَّذِينَ“ سے مراد ایک ہی شخص نعیم بن مسعود کو لیا ہے۔

### پانچویں مثال

”يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّوْمِنَ الطَّيِّبَتْ وَاعْمَلُوْرَ  
صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُوْنَ عَلِيْهِمْ ۝  
(پ ۱۸ المُنْمُنُوں آیت ۱۵)

اے رسول! تم پاکیزہ چیزوں میں سے کھاؤ اور اعمال صالح بجا  
لاؤ۔ اور میں ان سب اعمال کا جانتے والا ہوں جو تم بجالاتے ہو۔  
اس چھوٹی سی آیت میں چار الفاظ جمع کے صیفوں میں لائے گئے ہیں۔!  
”الرَّسُولُ“ ”كُلُّوَا“ ”أَعْمَلُوَا“ ”تَعْلَمُوْنَ“ اور خطاب ”يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ“  
اے رسول! کام طلب تو یہ ہونا چاہیئے کہ حضور کے نام میں خصوصاً نزوں آیت  
کے وقت کم از کم تین یا اس سے زیادہ رسولوں کی موجودگی پر ایمان رکھا جائے تاکہ  
خطاب لیسیفہ جمع پر حرف گیری نہ ہو سکے۔ مگر اس کو مانے پر کوئی مسلمان بھی  
تیا نہیں دکھتے ہیں۔ کہ یہ خطاب اگرچہ جمع کے صیفوں میں کیا گیا ہے۔ مگر اس  
کے مخاطب صرف حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ہیں۔ چنانچہ تفسیر ”فتح القدير“ میں  
ہے۔

”هَذِهِ مُخَاطِبَةُ الرَّسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ“

### تیسرا مثال

”فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ هُوَ يُسَارِعُونَ  
فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشِي أَنْ تُصِيبَنَا دَاءُرَبِّهِ طَ“  
(پ ۹ المائدہ آیت ۲۵)

اے رسول! تو ان لوگوں کو جن کے دلوں میں مرض ہے دیکھتا ہے  
کہ وہ ان کے بیچ سُرعت سے جاتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ ہم درتے  
ہیں، کہ کہیں ہم پر کوئی گردش نہ آپڑے۔

یہاں بھی ”الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ“ جمع کے صیفے ہیں۔ جب کہ آیت  
عبداللہ بن ابی کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔

### چوتھی مثال

”الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوْرَ  
لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا ۝ وَقَالُوا  
حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَلُ الرَّكِيْلُ ۝  
(پ ۳ آل عمران آیت ۱۴۳)

وہ لوگ جن نوادیوں نے کہا کہ یقیناً تمہارے ساتھ درلنے کے  
لیے لوگ جمع ہوئے ہیں۔ پس تم ان سے ڈرو۔ (مگر) اس بات  
نے ان کے ایمان میں اضافہ کر دیا۔ اور انہوں نے ڈرنے کی بجائے

حی بن احطب ہے۔ (لاحظہ ہو تفسیر قرطی ج ۲ ص ۲۹۵ و تفسیر ابن کثیر ج ۴ ص ۲۲۴)

### ساتویں مثال

”إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ فَلُدُمًا إِنَّمَا<sup>۱۰</sup>  
يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا“ (تفسیر حسنہ آیت ۱۰)

جو لوگ یتیوں کا مال ناچن کھاتے ہیں وہ کویا اپنے سکون میں اگ بھرتے ہیں۔

یہاں بھی صیغہ جمع کے مکمل مقاتل بن جبان کا کہنا ہے کہ یہ آیت فرد احاد مرشد بن زید الغطفانی کے حق میں نازل ہوئی تھی (تفسیر قرطی ج ۵ ص ۵۵)

### آٹھویں مثال

”وَالَّذِينَ هَا جَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا  
لَبْثَقَرَةَ نَهْمُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ“ (پ ۱۲ الحلقہ آیت ۶۱)

اور وہ لوگ جنہوں نے خدا کی راہ میں جبرت کی بعد اس کے کہ ان پر  
ظلہ کیا گیا۔ ہم ضرور انہیں دُنیا میں اچھی جگہ دیں گے۔  
یہاں بھی صیغہ جمع کے ہوئے با درجہ تجھے اس آیت کا نزول ابی جندل بن سہیل  
العامری کے بارے میں تسلیم کیا جاتا ہے۔  
(تاریخ ابن عکر ج، ص ۱۱۱)

وَاللَّهُ وَسَلَّمَ۔ (تفہیم القدیر ج ۲ ص ۲۸۲)

اس آیت میں صرف حضورؐ سے خطاب کیا گیا ہے۔  
اور علامہ علاؤ الدین الحنفی بندادی لکھتے ہیں۔

”اِرَادَ بِالرَّسُلِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
(تفسیر حازن جلد ۲ ص ۲۲)

کلفظ ”رسل“ جمع ہے، مگر مراد اس سے تنہا حضورؐ ہیں۔  
اس مختصر لفظ کا مطلب یہ ہے کہ حضورؐ کے وقت کوئی دوسرے رسول  
نہیں، اور مسلمانوں کے متفقہ عقیدہ کے مطابق بعد میں کسی نئے رسول کو بیوٹ  
نہیں ہونا اور سالقہ مسلمین میں سے کوئی اس خطاب میں شامل نہیں ہو  
سکتا۔ اس لیے کہ آیت میں خطاب کے بعد کہا گیا ہے ”كُلُّوَامِنَ  
الطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَالِحًا“ پاکیزہ چیزوں میں سے کھاؤ اور عمل  
صالح بجا لاؤ یہ خطاب تکمیلی ہے اور تکمیلی خطاب میں دُنیا سے گزر جانے والوں میں  
سے کوئی شامل نہیں ہو سکتا، لہذا نتیجہ ہی نکلا کہ خطاب اگرچہ بصیرت جمع ہے  
(مگر مراد اس سے ایک ہی ذات ہے) جو ہم سب کا رسول ہے۔

### چھٹی مثال

”الَّذِينَ قَاتَلُوا أَنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَّنَحْنُ أَغْنِيَاءُ“ (پ ۱۸ الحلقہ آیت ۱۸)

یہ وہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ خدا فقیر ہے اور ہم غنی ہیں۔

الَّذِينَ قَاتَلُوا جمع کے صیغہ ہیں مگر یہ بات کہنے والا ایک بی شخص

## تِلْكَ عَشَرَةَ كَامِلَةَ

اس اصولی بحث سے فارغ ہونے کے بعد ہم اس آئیہ مجیدہ کا شان نزول ان محدثین و مفسرین کی زبانی عرض کرتے ہیں جو نہ صرف علما میں بلکہ مسلک اہل سنت کے ترجمان ہیں۔ اور سُنی بحایتوں میں ایک خاص مقام کے حامل ہیں بلکہ اگر یہ کہا جائے تو بے جا نہ ہو گا کہ یہ حضرات مُسْنی فلکِ عظمت کے نیزہ تاباں ہیں۔

اور بھی کس قدر قابل افسوس ہے یہ بات کہ جو لوگ ہر آیت کی شان نزول بیان کرتے ہیں تھکتے۔ وہ جب کسی آیت کا نزول شان حضرت علیؓ میں دیکھتے ہیں تو اس میں مغالطہ پیدا کرنے کیلئے کبھی صرف دخوکا سب الینا شروع کر دیتے ہیں اور کبھی دوسرے حیثے اپنے انوں کو بروئے کار لاتے ہیں مگر فریب ہر حال فریب اور کذب ہر طور کذب ہوتا ہے تائیخ کے اور اراق گواہ ہیں کہ قرآن کے معاملہ میں اہل بیت کے خلاف جب کبھی الیسا زیش کی گئی توحیٰ پرستوں کی ایک ہی ضرب صداقت سے سازش بے نقاب ہو کر رونگی رکھریکا میدان ہو یا تقریر کا۔ ایسا کو ناسو قعہ ہے۔ جب محبان اہل بیت نے فریب دھکر کا تعاقب نہ کیا ہو۔ اور ایسا کو ناسافن ہے جس میں موالیان اہل بیت نے اپنا سکر منوا تے ہوئے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی نہ کر دکھایا ہو، فلسفہ منطق ہو کہ علم کلام، صرف دخوکہ کوہ کہ معانی دبیان، غرضیکہ علم دو انس کے ہر میدان میں مخالف کو لپیٹا ہونے پر مجبور کرتے رہے ہیں۔ احمد للہؐ کہ آج بھی ہمارے باتھوں میں وہی علم ہے، جو ہمارے پیش روؤں کے باقیوں

## نور مثال

إِنَّ الَّذِينَ يَتَلَوَّنَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ۔

(پ ۲۲ فاطر آیت ۲۹)

اور وہ لوگ جو کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں اور انہوں نے مذاقہ اُم کی اور بھار سے دیئے ہوئے رزق میں سے خرچ کیا۔ اس میں بھی صیغہ جمع کے استعمال کیے گئے مگر اس کا نزول حسین بن طلیب بن عبد منافؓ کے حق میں ہانا جانا ہے۔

(الاصابہ ج ۱ ص ۲۲۶)

## دسویں مثال

يَسْتَفْتُونَكَ، قُلِ اللَّهُ يُفْتَيِحُكُمْ فِي الْكَلَّاَةِ

(پ النساء آیت نمبر ۱۶۶)

و تم سے فتویٰ چاہیتے ہیں کہ دو اکہ اللہ تم کو کفار کے بارے میں نتیجی دیتا ہے۔

یہاں مسئلہ پر چھنے والوں کو بصیرہ جمع ظاہر کیا گیا ہے۔ جب کہ پر چھنے والا حقیقت میں ایک شخص ”جا بر بن عبد اللہ الفساری“ تھے۔ (تفہیم قریبی ج ۴ ص ۲۷۷، تفسیر قازنی ج ۱ ص ۲۷۷)

کہ اس کی شانِ نزول یہ ہے کہ ایک سائل نے مسجدِ نبوی میں امکن سوال کیا مگر کسی نے بھی اس کو کچھ عطا نہ کیا اور حضرت علی اس وقت نماز کی حالتِ رکوع میں تھے اور ان کے دائیں ہاتھ میں انگشتری تھی۔ انہوں نے سائل کو اپنے ہاتھ کی طرف اشارہ کیا تو سائل نے آپ کی انگلی سے انگشتری اتار لی۔

اس کے علاوہ مجدد اہل سنت مشہور مفسر و مؤرخ علامہ جلال الدین سیوطی نے اس سلسلہ میں مختلف روایات کو اپنی تفسیر میں لفکل کیا ہے۔ ان میں سے ایک حوالہ ملاحظہ ہو۔ لکھتے ہیں۔

واخرج الخطیب في المتفق عن ابن عباس قال  
تصدق على بخاتمه وهو راكع فقال التبجيسي  
الله عليه وسلم للسائل من اعطاك هذا  
الخاتمة قال ذلك الراكع فنزل الله انما وليكم  
الله و رسوله۔ (تفییر الدر المنشور ج ۲۹ مطبوع مصر)  
خطیب نے متفق میں عبد اللہ بن عباس سے روایت کی ہے  
کہ حضرت علیؓ نے حالتِ رکوع میں انگوٹھی تصدق کی جنہوں  
نے سائل سے پوچھا کہ تجھے یہ انگوٹھی کس نے دی تو اس نے حضرت  
علیؓ کی طرف اشارہ کر کے بتایا کہ یہ تجد رکوع میں ہے۔ اس نے  
بھی انگوٹھی دی ہے، پس اس پر اللہ تعالیٰ نے آیت "إِنَّمَا  
وَلِيَّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ" نازل فرمائی۔

میں رہا ہے۔ لہذا آج بھی ہر مخالف ہمیں ہر حجہ پر سینہ پر پائے گا۔  
آیتِ ولایت کے سلسلہ میں مجھے آخر میں ایک بات کہنا ہے اور وہ یہ  
کہ اس آیت میں مؤمنین کی نشاندہی "الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ دَعَوْنَا" کہہ کر کی گئی  
ہے۔ یعنی وہ لوگ جو ایمان لائے سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخروہ مون ہیں کون؟ تو  
آیت کے اگلے ٹھوڑے نے صاف طور پر ان کا پتہ دے دیا ہے۔

"يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَلَيُؤْتُونَ الزَّكُورَةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ"

جونماز قائم کرتے ہیں اور حالتِ رکوع میں زکوٰۃ دیتے ہیں۔

ادرستاریخ کسی ایسے شخص کا پتہ نہیں دیتی، جس نے حالتِ رکوع میں انگشتری  
دی ہو سوائے حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام کے۔

چنانچہ مشہور محدث و مفسر علامہ ابن عبد اللہ محمد بن احمد الانصاری القرطبی المتنوی  
وہ اس ضمن میں لکھتے ہیں۔

"تَرَكَتِ فِي عَلَى ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ"

(تفسیر القرطبی الحجر السادس ص ۲۲ مطبوع مصر)

کہ یہ آیت حضرت علیؓ ابن ابن طالب کے حق میں نازل ہوئی۔

اد راں کے آگے اس کا شانِ نزول بیان کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

"وَذَلِكَ أَن سَأَلَ لَهُ سَالٌ فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ يَعْطُهُ أَحَدٌ شَيْئًا وَكَانَ

عَلَى فِي الصَّلَاةِ وَفِي الرَّكُوعِ فِي سِيمِينَهِ

خاتم۔ فَاشَارَ إِلَى السَّائلِ (بِيَدِهِ) حَتَّى أَخْذَهُ "الْيَافَاطُ"

۱۰ ابوالحسن علی بن احمد نیشاپوری المتوفی ۴۶۷ھ اباب النزول  
ص ۱۳ طبع بیروت۔

۱۱ شاب الدین محمود آنوسی المتوفی ۴۲۲ھ، تفسیر روح المعانی جلد ۴  
ص ۱۲۹ طبع قاهرہ۔

۱۲ نظام الدین نیشاپوری۔ تفسیر غرائب القرآن پت المائدہ ص ۱۱۶  
در باربندی کے شاعر حضرت حسان کا شعری کلام بھی ملاحظہ کرتے ہیں،  
جس میں آپ نے بھی آیت ولایت کا تزویل شان امیر المؤمنین میں تسلیم کیا، اور  
ذرا یابے کہ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب مولا کے کائنات نے عالم  
کوئی میں سائل کو انکوٹھی عطا فرمائی تھی۔ وہ اشعار یہ ہیں۔

ابا حسن تقدیل نفسی و مهاجتی  
و کل بطیء فی الہدی و مساعی

ایذہب مدحی و المحبو صنایعًا  
وما المدح فی جنپ الالہ بضایع

فانت الذی اعطیت اذ کنت راکعًا  
فدتک نفوس القوم یا خیر راکع

فائز فیک اللہ خیر ولا یة  
ویینہا فی حکمات الشرایع  
(المناقب للخوارزمی ص ۱۱۸)

اس کے علاوہ بھی حوالوں کے انبار گائے جا سکتے ہیں، لیکن چونکہ اس سے

مندرجہ ذیل مفسرین نے بھی اس آیت کا تزویل حضرت علی کی شان میں تسلیم  
کیا ہے۔

۱ محمد بن احمد انصاری القرطبی المتوفی ۴۲۹ھ کی تفسیر "الجامع الاحکام  
القرآن" المشہور تفسیر القرطبی الجبرا اسادس ص ۲۲۱ مطبوعہ مصر۔

۲ ابوالجبرا احمد بن علی المتوفی ۴۲۷ھ کی تفسیر احکام القرآن ج ۷ صفحہ ۵۰  
طبع مصر۔

۳ علامہ محمد محدث قاضی محمد بن علی شوکانی المتوفی ۴۲۵ھ کی تفسیر فتح القدر  
ج ۲ ص ۵ طبع مصر۔

۴ احمد بن یوسف الاندیشی المتوفی ۴۵۲ھ کی تفسیر الجبرا المحيط ج ۲ ص ۱۵۳  
طبع مصر۔

۵ ابوالفداء اسماعیل بن عمر مشتکی المتوفی ۴۲۷ھ "تفسیر ابن کثیر" جلد ۲  
ص ۱، طبع مصر۔

۶ ابو جعفر محمد بن جریر الطبری المتوفی ۴۱۳ھ "تفسیر الطبری" جلد ۲ ص ۱۶۵  
طبع مصر۔

۷ علاؤ الدین علی بن محمد الخازن خطیب بغدادی المتوفی ۴۱۳ھ کی  
تفسیر خازن جلد ۱ ص ۱۵۵ طبع مصر۔

۸ علامہ جارالله محمود بن عمر الزمخشیری المتوفی ۴۳۵ھ "تفسیر الاکشاف"  
جلد ۱ ص ۱۳۳ طبع مصر۔

۹ علامہ رشید رضا مصری المتوفی ۴۵۳ھ "تفسیر المزار" جلد ۴ ص ۲۲۳ طبع مصر

تینوں کے لیے لفظ ”ولی“ ایک ہی استعمال کیا گیا ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ سیاں ولایت کے جو معنی خدا و رسول کے لیے متصور ہوں گے وہی معانی حضرت علیؑ کے لیے متصور ہوں گے۔

اس کے علاوہ یہ بات بھی قابل غرہبہ کہ آیت میں ”لَيْكُمْ“ تھا را ولی“ اس ”کم“ (تمہارا) کے جو حدود ذاتِ واجب الوجود کے لیے ہیں وہی رسول کے لیے اور وہی حضرت علیؑ کے لیے بھی متصور ہوں گے۔ اس سے حضرت علیؑ علیہ السلام کے حدود ولایت کی وسعتوں کا کچھ اندازہ ہو سکتا ہے۔

### ولایت مطلقہ کا ایک اور ثبوت

یہ بات متحقق ہے، کہ جمادات پر بناتاں کو، اور بناتاں پر حیوانات کو اور حیوانات پر انسان کو فضیلت و شرف حاصل ہے۔ اور بنی نویں انسان پر انسیاں علیہم السلام کو شرف و فضیلت حاصل ہے۔ جبکی ذاتِ واجب الوجود نے ان الفاظ میں بیان فرمایا ہے۔

”وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوْطًا وَكُلَّا فَضْلًا“

”عَلَى الْعَالَمِينَ“ رپ، انعام آیت ۸۶

اور اسماعیل و یسع اور یونس و لوط اور تمام (انبیاء) کو ہم نے عالمیں پر فضیلت عطا کی۔

اور انبیاء کی فضیلت بقدر ان کی بتوت کی حدود کے بے جتنی جتنی ان کی بتوت کی صربتے اتنا اتنا ان کا فضل و کمال ہے اور تمام انبیاء کی بتوت بالتفاق

بے جا طوالت ہو گی۔ اس لیے اسی پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ اور پھر کسی چیز کے ابتداء کے لیے اتنا کچھ ناکافی بھی تو نہیں۔

عام طور پر تو یہ دیکھا گیا ہے۔ کہ کسی آیت کے شان نزول کی کوئی ایک روایت بھی مل گئی قطع نظر اس کی سندی حیثیت اور الفاظ روایت کی بیان کے اسے باتا خیر نہ صرف قبول کر لیا جاتا ہے۔ بلکہ اسے اپنے تظریئے کی بنیاد قرار دے دیا جاتا ہے۔ مگر سیاں اس آیت کی تفسیر بیانِ رسالت کا بے بھی ہے اور پھر محمد شین و مفسرین کی قابل تدریج جماعت نے اسے اپنی تصنیف میں پوری تفصیل کے ساتھ درج بھی کیا ہے۔ اس طرح اور اس اندازے کے راستے تو اتر کی حیثیت حاصل ہو گئی ہے۔ ان حالات میں اس کا انکار روزہ روزش کے انکار کے مترادف ہو گا۔ یہی وجہ ہے کہ کسی طرف سے بھی اس کا انکار نہ ہو سکا۔ سو ائے چند ایک ان لوگوں کے کہنے کے اندر ناصبیت کے جرائم اور خارجیت کے اجزاء پائے جاتے ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ ناصبیوں اور غارجیوں سے توہین کوئی سروکار بھی نہیں۔ ہمارے مخاطب تو وہ احباب ہیں جو رولت ایمان سے مال مال اور حقائق کے پرستار ہیں۔

جب یہ بات ہر لحاظ سے پایہ ثبوت کو پہنچ چکی کہ آیتِ ولایت میں جہاں خدا و رسول کی ولایت کا تذکرہ ہے، ان کے بعد جس تیسرے ولی کا ذکر کیا گیا ہے اس سے صراحت مولائے کائنات امیر المؤمنین حضرت علیؑ ابین ابی طالب ہیں اور یہ کہ آیت زیر بحث میں ”ولی“ سے مراد وہ ذات ہے جس کو موالیوں کے امور میں حق تصرف حاصل ہو۔ اور سب سے ابم یہ کہ ”اللہ، رسول اور حضرت علیؑ“

او جو دلایت کا غہوم معنی خدا اور رسول کے یہے طے پائے گا وہی معنی وغہوم حضرت علیؑ کے یہے بھی متحقق و مقصود ہوں گے۔ اور جس کو بھی جو کچھ ملے گا وہ خدا سے ملی گا یا اس کے رسول یا صاحب دلایت مظلوم حضرت علیؑ سے۔

حضرت علیہ الرسلوٰۃ والسلام اس حقیقت کا اظہار یوں فرماتے ہیں۔

أَسْتَأْتِ بِمَفَاتِحِ خَرَائِنِ الْأَرْضِ فَلُوْضَعَتْ فِي يَدَيَّ

(بخاری جلد اسٹا)

بمحض تمام زمین کے خزانوں کی بجیاں دئی گئی ہیں اور بھرپور ہے ہی ابھر میں رکھی گئی ہیں۔

بپر اس کی تصریح مزید یوں بیان کی گئی ہے۔

إِنَّمَا أَنَا فَاسِمٌ وَّرَعِيْطُ اللَّهِ

(بخاری جلد اسٹا ۱۶ مسلم جلد اسٹا ۱۰)

عطای کرتا خدا ہے اور تقسیم میں کرتا ہوں۔ یعنی عطاے خدا بدرست محمد مصطفیٰ ہے۔

### حضرت پیر کرم شاہ کا موقف

حضرت کے اس نفل و کمال میں حضرت علیؑ بھی شرکیے ہیں۔ کیونکہ لفظ و نکمہ ایک ہی ہے۔ اس حقیقت کا اعتراف شریعت کوڑٹ کے پیر کرم شاہ نے شاہ اسماعیل شہید کی کتاب صراط مستقیم سفحہ ۶ کے حوالہ سے بایں الفاظ کیا ہے۔

جزوی اور محدود ہے، کوئی کسی قبیلہ کے یہے بنی ہے تو کوئی کسی کنہہ و قوم کے یہے بنی ہے، ان سب میں صرف ایک ہی ذات ہے جس کی نبوت محیط ہے عالمین

### حضرت افضل العالمین ہیں

قرآن مجید میں ہے

”بَيْارَكَ اللَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِتَكُونَ

لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا“ (پ ۱۹ الفرقان آیت نمبر)

بڑی برکت والی ہے وہ ذات جس نے نازل کیا فرقان اپنے بندے

پر تاکہ وہ عالمین کے یہے ڈرانے والا رہی (اہو)

یہ آیت صاف طور تباری ہے کہ حضور کی نبوت و رسالت کی حدود عالمین ہیں۔ یعنی کل عالمین زیر نبوت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔ اس

سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور کو کل عالمین پر فضل و کمال حاصل ہے اور انہیاں دلایت چونکہ لقدر ان کی نبوت کے ہے۔ لہذا یہی اصول یہاں بھی لائے گا کہ ہوتا ہے کہ

حضرت کی نبوت و رسالت چونکہ عالمین کے یہے ہے۔ اس لیے ان کی دلایت بھی عالمین کے یہے ہے اور عالمین کی ہر شے ان کی دلایت کے تحت ہے اس حقیقت کو ”وَنِتَّکُم“ سے بیان کیا گیا ہے۔

اور یہ لفظ ”وَنِتَّکُم“ صرف خدا اور رسولؑ کے یہے ہی بیان نہیں کیا گیا بلکہ حضرت علیہ الرسلوٰۃ والسلام کی دلایت کو بھی اسی ایک لفظ سے بیان کیا گیا ہے۔

لہذا جو حدود دلایت حضور کی ہیں وہی حدود دلایت حضرت علیؑ کی ہیں

میں اسے اپنا محبوب بنالیتا ہوں اور جب اسے محبوب بنالیتا ہوں تو میں اس کے کان بن جاتا ہوں جس تے دہستنا ہے۔ اور اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کے ہاتھوں جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور اس کے پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا پھرتا ہے۔

اس میں ایک ولی کے کان۔ آنکھ، ہاتھ اور پیر کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ وہ اعضاء رگویا ولی کے نہیں خدا کے ہوتے ہیں اور اس کا سُننا خدا کا سُننا اس کا دیکھنا خدا کا دیکھنا بلکہ زیادہ جامع الفاظ میں ایک ولی کے ہاتھوں انجام پانے والے تمام امور کو خدا نے اپنی طرف نسبت دے کر جہاں ولی کی عصمت کا ثبوت بہم پہنچایا ہے۔ وہاں اس کے تصرف فی العالمین کی نشاندہی کی ہے اور جب ایک ولی کی یہ شان اور عظمت ہے تو امام الادیاں کی شان کیا ہو گی؟

### ملائکہ نے عبادت انہی سے کیا ہے

ملائکہ نے عبادت میں اپنی مثال آپ ہیں انہوں نے عبادت کا طریقہ انہی ذہانت مقدسہ سے سیکھا۔ امام غزالی لکھتے ہیں۔

”وَهُمُ الْمُبَادِيُّونَ لِيَقُولُوا كَمَا  
أَذْلَلَهُ عَنْ يَمِينِ الْعَرْشِ فَسُبْحَنَاهُ فَسُبْحَنَ الْمَلَائِكَةُ  
يَسْبِحُونَ وَحْتَهُ قَالَ لَهُمْ رَقْلَانُ كَانَ لِلرَّحْمَنِ  
وَلَدٌ فَانَّا أَوْلُ الْعَابِدِينَ۔“ (معارج القدس ص ۱۵۲)

”قطب و غوثیت و ابدالیت و غیرہ ایہ کرامت مہد حضرت مرتضیٰ تا انقراض دنیا سپرے پر اس طہ ایشان است و در سلطنت سلطانی و امارت امراء بہت ایشان را داخل است کہ بر سیا صین عالم ملکوت مخفی نیست۔

کہ مولیٰ علی کے زمانے سے کہ دنیا کے حتم ہونے تک قطبیت و غوثیت و ابدالیت اور دیگر مدرج و لایت سب آپ کے واسطے سے عطا ہوتے ہیں۔ نیز شاہوں کی سلطنت اور امارت کی امارت میں بھی آپ کی بہت کو بڑا دخل ہے۔ اور یہ حقیقت عالم ملکوت کے سیاحوں پر مخفی نہیں۔“ (تفہیم ضلاد القرآن ج ۲ ص ۵۸)

میرے خیال میں اس کے بعد حضرت علی کی ولایت مطلقہ اور امور عالمین میں آپ کے تصرف پر مزید کچھ کہنے کی صورت نہیں۔

### تصرف ولی کا ناطق ثبوت

حدیث قدسی میں ارشاد باری ہے۔

”وَمَا زَالَ عَبْدِيَ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالشَّوَّافِلِ حَتَّى  
أَجْبَسْتُهُ فَإِذَا أَخْبَتِهِ فَكُنْتُ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ وَبَصَرَهُ  
الَّذِي يَبْصِرُهُ وَيَدُهُ الَّتِي يُبَيِّنُهُ بِهَا وَرَجَلُهُ الَّتِي يُمْشِيُهُ بِهَا  
(بخاری بدل ۲ ص ۹۶)

اور میرا بندہ بہیشہ نوافل کے ذریعہ میرا قرب حاصل کرتا ہے جتنی کہ

کے لیے طلب فرمایا۔ اس وراثان آپ نے اہل دربار سے فرمایا۔  
”اے لوگو! تم میں کون الیسا ہے کہ وہ میرے حضور اس رملکہ بنا  
کا تخت پیش کرے۔ قبل اس کے کہ وہ میرے سامنے فرمانبردار  
بن کر آئے۔“ (۱۹ النمل آیت ۳۸)

”قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ هُوَ قَنْ الْكِتَابِ أَنَا آتَيْتُكَ  
بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرَى سَدَّ إِلَيْكَ طَرْفَكَ۔“  
(۱۹ النمل آیت نمبر ۳۸)

اس شخص نے جس کے پاس کتاب کا کچھ علم تھا۔ کہا کہ میں اس  
رخت (کوآپ کے سامنے پیش کیے دیتا ہوں۔ پک کے چکنے  
سے پہلے۔

اور پھر اس نے ایسا کر دکھایا۔

اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ اس شخص نے جس کا نام آصف برخیا بتایا جاتا  
ہے جو حضرت سلیمان کا نائب و وصی تھا اور جس کے پاس ”الکتاب“ کا کچھ علم تھا۔  
اس نے یہ محیر الحقول داقعہ کر دکھایا۔ یہاں ”الکتاب“ کے ذیل میں مفسرین نے  
مختلف آراء پیش کی ہیں۔ لیکن اس سے مراد کچھ ہی ہو۔ اتنی بات تو مسلم ہے کہ  
آصف برخیا جو نبی نہ تھے، مگر کتاب کا کچھ علم حاصل ہونے کی بنا پر اس ولایت  
تصرف کے حامل تھے جس کا عملی مظاہر و اہلوں نے سب کے سامنے کر دکھایا  
مگر اس کے مقابل میں قرآن ایک اور ذات کا تعارف بائیں الفاظ کرتا ہے۔  
”وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنَسْتَ مُرْسَلًا طَقْدًا

ہر چیز کی ابتداء انہی سے ہوئی۔ اور انہیں یہ کہنے کا حق پہنچتا ہے۔  
کہ ہم میں عرش خدا کی تسبیح کرتے تھے اور ہماری تسبیح سے  
ملائکہ نے تسبیح کرنا سیکھا اور خدا نے ان سے بالکل حق کہا ہے کہ  
اے جیب اکہہ ویحیہ کہ اگر خدا کا کوئی بیٹا ہوتا تو ہم سے مخفی  
ز نہ ہوتا کیونکہ میں اول العابدین (عبدات کرنے والوں میں پہلا  
عبد) ہوں۔

حدیث قدسی میں ہے۔

”لَوْلَا لَكَ لَهَا خلقتَ الْأَفْلَاكَ“

اے جیب! اگر تو نہ ہوتا، تو افلاک کو خلق نہ کرتا۔

(معارج المقدس ص ۱۲۵، تفسیر کبیر ج ۲ ص ۱۲۳)

اور جب افلاک نہ ہوتے تو اس میں رہنے والے ملائکہ بھی نہ ہوتے۔ اور  
ملائکہ نہ ہوتے تو ظاہر ہے ان کی طرف کی جانے والی عبادت بھی نہ ہوتی۔ اس سے  
امام معصوم کے ارشاد گرامی کا مفہوم پوری طرح اجاتگر ہو جاتا ہے۔ کہ یہ ذوات مقدہ  
ہوئے تو عبادت خدا ہوئی۔ اور اگر یہ نہ ہوتے تو عبادت معمود نہ ہوتی۔

## تصرف ولی کا قرآنی ثبوت

اب چلتے چلتے تصرف ولی کا قرآنی ثبوت بھی سپرد قرطاس کیے دیا ہوں  
قرآن مجید کے سورہ النمل میں ہے۔ کہ جب حضرت سلیمان علیہ السلام کو خیر  
مل کر ملک بنا پر ایک خاتون حکمرانی کر رہی ہے تو آپ نے اسے اسلام قبول کئے

شہادت میں تصرف کرنے کا مطلب اذن مرحمت ہو چکا ہے۔  
امام اہل سنت شیخ الہند مولانا محمود احسن حضرت علی علیہ السلام کے بارے میں لکھتے ہیں۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اپنا بایاں قدم رکاب میں رکھتے اور قرآن شریف پڑھنا شروع کرتے، وابنا قدم رکاب میں پہنچنے بھی نہ پاتا۔ کہ آپ پورا ختم فرمایتے۔

(مقدمہ قرآن صفحہ، مطبوعہ لاہور بحوالہ مرقاۃ شرح مشکوہ)  
پھر لکھتے ہیں۔

دوسری روایت میں ہے، ملتمم سے باب کعبۃ تک پہنچنے میں پورا قرآن شریف ختم کر لیتے، بعض سے رات دن میں ۱۵ ختم یا ستر ہزار بھی صردی ہیں۔

رایضا صفحہ، بحوالہ اشعة اللغات شرح مشکوہ  
اس کی وضاحت میں لکھتے ہیں۔

”حدیقہ ندیہ میں اس روایت کے بعد کہا گیا ہے کہ اولیاء اللہ کے لیے یہ بات کچھ بعید نہیں۔“

ایضاً صفحہ، سطر ۱۳ اشعة اللغات شرح مشکوہ

مولانا اللہ یار خاں اس سلسلہ میں رقم طراز ہیں۔

صاحب تفسیر مظہری نے سورہ بیکی تفسیر کے سلسلہ میں فرمایا ہے۔

فَلَمْ يَكُنْ فِي الْأَرْضِ شَهِيدٌ أَبْيَقَ وَبَيْنَكُفْ وَمَنْ عِنْدَهُ  
عِلْمُ الْكِتَبِ ۝ (پ ۲۳ رحمہ آیت ۲۳)

کافر دل کا ہبنا بے کہ آپ رسول نہیں ہیں۔ آپ ان سے کہہ دیجئے کہ میرے اور تمہارے درمیان رسیری رسالت کی، گواہی کے لیے خدا کافی ہے اور وہ شخص جس کے پاس پوری کتاب کا علم ہے۔  
یہاں وہ شخص جس کے پاس پوری کتاب کا علم ہے۔ اکثر مفسرین کے نزدیک حضرت علی علیہ السلام ہیں۔

(ملاحظہ ہو تفسیر قرطی جلد ۲ صفحہ ۲۲۶، تفسیر روح المعانی پاپ الرعد ص ۱۶۴)

جب کتاب کا کچھ علم والا دلایت تصرف کا موجب و سبب بن سکتا ہے۔ تو پوری کتاب کا علم رکھنے والا دلایت تصرف کے کرس درجہ پر فائز ہو گا۔ اس کا اندازہ آپ خود کر سکتے ہیں۔ اس دلایت کو ہمارے ہاں دلایت مطلقہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔

جسٹس پیر کرم شاہ، حج فیڈرل شریعت کورٹ نے شاہ اسماعیل دہلوی کی کتاب سے یہ عبارت نقل کی ہے۔ جو ان ذوات مقدسہ کے تصرف فی العالمین کا منہ بولتا ثبوت ہے۔

”وَسِمْ حَنَدِیں اصحاب ای مراتب عالیہ وارباب ای مناصب رفیعہ ماذون مطلقہ در تصرف عالم مثال و شہادت می باشند۔“

رضیار القرآن جلد ۲ صفحہ ۸۵ بحوالہ صراط مستقیم صفحہ ۱۰۱

یعنی اسی طرح ان عالی مراتب اولیاء کرام کو عالم مثال و

## (تفہیم بکیر جلد ۲ صفحہ ۲۹ مطبوعہ مصر)

کہ حبیب یہ آیت نازل ہوئی، تو حضور نے حضرت علی کا ہاتھ پھٹکا اور کہا جس کا میں مولیٰ ہوں اس کا علی مولیٰ ہے۔ خداوند اب جو علی سے محبت رکھے تو بھی اس سے محبت رکھا اور جو علی سے لبغض رکھے تو بھی اس سے لبغض رکھا۔ اس پر عمر بن حضرت علی سے کہا، مبارک ہو فرزندِ طاہٰ اج سے تو میرا بھی مولیٰ ہوں اور تمام مونین و مونمات کا بھی مولیٰ ہوا۔ علامہ امام جلال الدین اسی طبقی بھی ابی سعید الحنفی کی روایت لکھتے ہیں۔

قال تزلت هذه الآية يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ غَدِيرِ خُمُّ فِي عَلَى ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ

## (تفہیم دمہنور جلد ۲ صفحہ ۲۹ مطبوعہ مصر)

کہ آیت "يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ" حضور پر غدرِ خم کے وہ حضرت علی بن ابی طالب کی شان میں نازل ہوئی تھی۔ اور یہی کچھ علامہ نیشا پوری بھی لکھتے ہیں۔ ملاحظہ ہو تفسیر غرایب القرآن ۲۲، اسباب نزول ۱۲۵ صفحہ ۱۲۵ طبع بیروت۔

یہ داعر کب اور کہاں پیش کیا؟ تو اس کا جواب امام سبط ابن الجوزی المتوفی ۶۵۲ھ سے سینے موصوف رقم طراز ہیں۔

"التفق علیہما السیر علی ان قصہ الغدیر کانت بعد رجوع النبی (ص) من حجۃ الوداع فی الثامن عشر

وَقَدْ يَا قِیٰ عَلیِ بَعْضِ الْأَكَابِرِ بِرَحْمَةِ اللَّهِ يَخْرُجُ فِیهِ مِنْ حَیْزِ الزَّمَانِ فِی الرِّحْمَنِ وَالْمُسْتَقْبِلِ مَوْجُودًا عِنْدَهُ"

بعض اکابر (اویا) پر بھی ایسا وقت بھی آتا ہے کہ وہ قیدِ زمان سے آزاد ہو جاتے ہیں اور راضی و مستقبل کو اپنے سامنے دیکھتے ہیں۔ (دلائل السلوك ص ۲۹ مطبوعہ لاہور)

اب آئیے! قرآن مجید کی اس عظیم الشان آیت کی طرف جس میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

"يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طَوَّ اِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رَسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ الشَّأْنِ" (پ، المائدہ آیت نمبر ۴)

اے رسول! پسچاہ وہ جو خدا کی طرف سے تم پر نازل کیا گیا ہے۔ اور اگر تم نے ایسا کہ کیا تو سمجھ دینا، تم نے اس کی رسالت سنیں پسچاہی۔ اور اللہ تعالیٰ اس لوگوں کے شرے سے محفوظ رکھے گا۔

فخرِ بلنت امام فخرِ الدین الرازی اس آیت کے بارے میں لکھتے ہیں۔ "لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةِ أَخْذَ بِيَدِهِ وَقَالَ مَنْ كَنْتَ مُولَاهُ فَعَلَيْكَ مُوْلَاهُ اللَّهُمَّ وَالَّهُمَّ وَالَّهُ عَلَيْكَ عَوَادَاهُ - فَلَقِيَهُ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ: هَذِهِ الْأَكَبَرُ يَا ابْنَ ابْنِ طَالِبٍ أَصْبَحَتْ مُولَاهُ وَمُولَاهُ كُلُّ مُوْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ"

بے تفصیل یہ ہے۔

لفظ مولیٰ سات بلد۔ سورہ الانفال آیت ۳۰، سورہ الحج آیت ۱۳، سورہ الردھان آیت ۱۴ (دوبار)، سورہ محمد آیت ۱۴ (دوبار) لفظ مولانا کھم۔  
پانچ بار اور سورہ آل عمران آیت ۱۵۰، سورہ الفال آیت ۴، سورہ الحج آیت ۱۵، سورہ الحمد آیت ۱۵، سورہ التحریم آیت ۲۔  
سورہ الحج آیت ۸، سورہ الحمد آیت ۱۵، سورہ التحریم آیت ۲۰۔  
لفظ مولانا دوبار سورہ البقرہ آیت ۲۸۶، سورہ التورہ آیت ۱۵، لفظ مولانا دوبار سورہ الحل آیت ۶۴، سورہ التحریم آیت ۴۔  
لفظ مولانا دوبار سورہ الانعام آیت ۴۲ سورہ لیلیت آیت ۲۰۔  
اسی طرح لفظ مولیٰ دوبار سورہ ناد آیت ۲۲ اور سورہ مریم آیت ۵ میں اور لفظ مولانا کھم ایک بار سورہ لاحزاب آیت ۵ میں۔  
اب جو کوئی بھی لفظ مولیٰ کی تحقیق و تسلی کرنا چاہے وہ قرآن مجید کے ان مقامات سے بخوبی کر سکتا ہے۔ اس سلسلہ میں ایک شاعر کا یہ شعر دلپسی سے فالی نہیں ہو گا۔

عبث در معنی امن کنت مولیٰ می ردمی ہرسو  
علیٰ مولیٰ بای معنی کہ پیغمبر بود مولیٰ  
کر لفظ مولیٰ کے معنی میں بحث تھیں فضول ہے، پیغمبر عظیم نے فرمایا،  
کہ جس کا میں مولیٰ ہوں، اس کا علیٰ بھی مولیٰ ہے۔  
تو اس سے بات فاہر ہو گئی کہ علیٰ اسی معنوں میں مولیٰ میں جن معنوں میں حصہ  
مولیٰ ہیں۔

من ذالحجۃ جمع الصحابة و کائنات و عشرين  
الفا و قال من کنست مولاه فعلی مولاه:-  
(تذکرۃ المخواص ص ۲)

علماء سیر کا تفاصیل ہے کہ داعیہ غدری جمۃ الوداع سے والپسی پر اطھارہ ذی الحجہ کو پیش آیا۔ اس وقت ایک لاکھ میں ہزار صحابہ موجود تھے۔ اور حضور نے فرمایا جس کا میں مولیٰ ہوں، اس کا علیٰ بھی ہے۔ امام جامی ابو حامد الغزراںی بھی لکھتے ہیں۔

”اس پرسب کا اجماع ہے کہ حضور نے غدری خم میں فرمایا تھا جس کا میں مولیٰ ہوں اس کا علیٰ بھی مولیٰ ہے۔“

(سرالعلمین مقالہ چہارم ص ۹ مطبوعہ عربی)

ان شواہد کی روشنی میں یہ حقیقت تو بہر صورت مسلکہ ہے کہ آیت ”بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَتِيلَكَ“ میدان غدری خم میں جمۃ الوداع سے مراجعت پر بروز اطھارہ ذی الحجہ کو نازل ہوئی۔ اور اس آیت میں موجود حکم خداوندی کے تحت آپ نے حضرت علیٰ کا ماتحت اپنے ہاتھ میں لے کر اٹھایا اور فرمایا، جس کا میں مولیٰ ہوں اس کا علیٰ مولابے۔

لفظ مولیٰ پر علماء نے بہت بحثیں کی ہیں۔ اور اس پر بیان آرمانی کی ہے۔ میں تو اس مقام پر نقطہ یہ کہنا مناسب سمجھوں گا۔ کہ اس پر زیادہ بحث تھیں کی کیا صورت ہے کہ لفظ مولیٰ کا کیا معنی ہے؟ کیوں نہ لفظ مولیٰ کا معنی قرآن مجید سے ہی معلوم کر لیا جائے۔ کیونکہ یہ لفظ مختلف ضمیروں کے ساتھ قرآن میں کل ۲۲ بار استعمال فیلا

کے لفظوں کے اعلانِ ذیشان کے ہوتے ہی یہ آیت نازل ہوئی۔

”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ  
نُعْمَانِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًا“

(پت المائدہ آیت ۲)

آج کے دن میں نے تمہارے دین کو مکمل کر دیا۔ اور تم پر اپنی نعمتوں کو  
تمام کر دیا اور تمہارے لیے دینِ اسلام سے میں راضی ہو گیا۔  
مفہریتِ قرآن، محدثِ حبیل، امام اہل سنت علامہ احافظ جلال الدین سیوطی  
لکھتے ہیں۔

”لِتَنَصِّبَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ عِنْدِ رِحْمَمْ  
فَنَادَى لَهُ بِالْوَلَايَةِ هَبْطَ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
بِيَوْمِ الْأَيَّةِ الْيَوْمِ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ - الْأَيَّةِ“  
(تفسیر درمنشور جلد ۲ صفحہ ۲۵۹ مطبوعہ عصر)

جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے غدرِ خم کے دن را تمہارہ ذی  
الحجہ علی کو نصب کیا اور ان کی ولایت کا اعلان فرمایا۔ تو فوراً ہی جبڑی  
یہ آیت ”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ“ کے کرنازل ہوئے۔  
اس گفتگو سے ہر کوئی یہ بات اچھی طرح سے جان سکتا ہے کہ دنوں آتیں  
”بَلِغُ مَا مَنْزَلَ إِلَيْكَ“ اور ”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ“ میلان  
غدرِ خم میں ۱۸، ذی الحجه نامہ کے دن نازل ہوئیں۔ جب کہ اہل شیع کے ان  
حضرتوں کا انتقال ۲۰ صفر ۱۴۰۷ھ اور اہل سنت کے مطابق ۱۲ ربیع الاول ۱۴۰۷ھ

علام رابن حجر مجتہد لکھتے ہیں، کہ حضور نے فرمایا۔

”يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنَّ اللَّهَ مُوْلَىٰ وَإِنَّا مُوْلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ وَ  
إِنَا أَوْلَىٰ بِهِمْ مِنَ الْفَسَهِمِ فَمَنْ كَنْتَ مُوْلَىٰ فَهَذَا  
مُوْلَاهٌ يَعْنِي عَلَيْهِ“ (الصواعق المحرقة صفحہ ۲۳۲)

اسے لوگو! اللہ میرا مولی ہے اور میں مونین کا مولی ہوں اور میں  
ان کی جانوں پر (زندگی) پر ان سے زیادہ حق تصرف کر کھا ہوں لیں  
جس کا میں مولی ہوں اس کا یہ علی بھی مولی ہے۔

بہر حال: لفظ مولی کے، معانی بیان کے گئے ہیں۔ اس کے برعکس معنی ہوں  
یہ بات طے شدہ ہے کہ یہ لفظ ”مولی“ ”مولی“ ”ولی“ سے مشتق ہے، اور علامہ راغب  
کا کہنا ہے۔

”وَالْمَوْلَىٰ وَالْمَوْلَىٰ يَسْتَعْلَمُ فِي ذَلِكَ كُلُّ وَاجِدٍ  
مِنْهَا يَقْتَالُ فِي مَعْنَى الْفَاعِلِ إِلَى الْمَوْلَىٰ وَفِي مَعْنَى الْمَفْعُولِ  
إِلَى الْمَوْلَىٰ“ (مفردات الفاظ القرآن ص ۲۵)

”ولی“ اور ”مولی“ دونوں ایک ہی معنی میں استعمال ہوتے ہیں۔ بات  
صرف یہ ہے کہ بھی یہ بصورت معرفت مصروف استعمال ہوتے ہیں، جیسے  
”الْمَوْلَىٰ“ اور کبھی بصورت مجہول، جیسے ”الْمَوْلَىٰ“

بہر حال مجھے سردست لفظ ”مولی“ پر بحث مقصود نہیں، مجھے تو یاں صرف  
یہ کہنا ہے کہ ”مولی“ لفظ ”ولی“ سے مشتق ہے اور حضور نے آیت ”بَلِغُ مَا مَنْزَلَ  
إِلَيْكَ“ کے نزول کے فوراً بعد ”مَنْ كَنْتَ مَوْلَاهُ فَهَذَا عَلَيْنِ مُوْلَاهٌ“

# کلمہ ولایت

کوہاں یعنی سن انتقال پر دونوں فرقوں کا اتفاق ہے۔ اختلاف صرف ۱۳ روز کا ہے۔ اگر اہل سنت کی روایت انتقال کو ہی درست ان لیا جائے تو اس کا طلب یہ ہے کہ واقعہ غدرِ حنفیٰ کی حالت سے صرف ۲ ماہ ۲۲ دن پہلے پیش آیا۔ یعنی حضورؐ کی خاہی زندگی کے بالکل آخری آیام میں۔ اور ظاہر ہے کہ اس وقت تک حضورؐ پرے کا پورا دین پہنچا چکے ہوئے تھے۔ توحید و قرآن اور تمام اصول و فروع دین۔ نہ صرف پہنچا چکے تھے۔ بلکہ ان پہلی بھی کراچے تھے۔ آپ شریعت کا کوئی حکم تھا جس کو پہنچانا باتی تھا؟ تو ایقیناً کوئی بھی کسی ایسے حکم کی نشاندہی نہیں کر سکتا اور اگر کوئی حکم رہ گیا ہوتا تو اس نے "بِلَغَ مَا نُزِّلَ إِلَيْكَ" کے نزول پر تو اسے پہنچا دیا ہوتا۔ مگر تاریخ متفق ہے کہ حضورؐ نے ایسا کوئی حکم نہیں پہنچا۔ سو اسکے اعلان ولایت علی کے اور اسی پر آیتِ سجیل دین کا نزول ہوا۔ معلوم ہوا کہ شہزادی اعلان کرنا باقصوہ تھا۔ اور اسی اعلان کے لیے فرمایا۔

"وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ"۔

اگر تم نے یہ اعلان نہ کیا تو گویا رسالت کا کوئی کام نہ کیا۔ جب صورت حال یہ ہے تو اس کا مطلب یہ ہوا۔ کہ ولایت علی وہ حقیقت ہے کہ جسے اگر جیب ہے کہ پارہ پہنچائے تو پورے دین کا پہنچانا کافی نہیں ہے تا، پھر ایک کلمہ گو کے لیے باتی دین نافع کیونکہ ہو سکتا ہے جب تک وہ اس ولایت کا اقرار نہ کرے۔ اور پھر یہ آیتِ سجیل دین کا نزول بھی اس ولایت کے اعلان پر ہوا، جو اس امرکا صریح ثبوت ہے کہ دین بھی وہی مکمل جس میں ولایت علی ہوا اور کلمہ دایان بھی وہی مکمل جس میں اقرار ولایت علی ہو۔

## بعثت انبیاء ولایت علی پر

ابو ہریرہ سے روی ہے کہ حضور ﷺ نے صلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔  
 "لما اسری بی فی لیلۃ المراج فاجتمع علی الانبیاء  
 فی السمااء فاوحی اللہ تعالیٰ الی سلیم یا محمدیہا  
 ذا بعثتہم فنقالوا بعثت علی شہادۃ ان لا الہ الا اللہ  
 وحده و علی الاقرار بنبیوتک والولایتہ لعلی ابن  
 ابی طالب" (ینابیع المودۃ جلد ۴ صفحہ ۴۶ مطبوعہ بیرونیت)  
 جب مجھے شب مراج آسانوں کی طرف لے جایا گیا تو خدا نے وہاں  
 انبیاء کو جمع فرمایا۔ اور مجھے دھی کی کہ اے محمد! ان نبیوں سے لپھپو  
 کہ ان کوں کس شرط پر معمور ہے بر سالت کیا گیا۔ تو ان انبیاء نے جواب  
 دیا۔ کہ یہیں نبی بنایا گیا، اللہ کی وحدتیت آپ کی نبیت اور ولایت  
 علی کی شہادت پر۔

## دوسری روایت

قال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْهُ وَسَلَّمَ لِمَا عَرَجَ  
 بِي إِلَى السَّمَاءِ اتَّهَى بِالْمَسِيرِ مَعَ جَبَرِيلَ إِلَى السَّمَاءِ  
 الرَّابِعَةَ فَرَأَيْتَ بَيْتَ أَمْنَيَا قَوْتَ احْمَرَ فَقَالَ جَبَرٌ  
 هَذَا الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ قَمْ يَامِ حَمْدٍ فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ قَالَ

اُبھے میں ولایت علی کے بارے میں سُچی نظر نظر  
 کو پیش کرتا ہوں تاکہ ہمارے سُچی بھائی بھی اس حقیقت  
 سے آگاہ ہو سکیں کہ جبکہ کی ولایت کے خلاف ہمیں اجلا  
 جاتا ہے۔ اس کی ولایت کے بارے میں ان کے اپنے  
 محدثین کیا کہتے ہیں۔

بے ان رسول سے پوچھو کر تھیں کس شرط پر نبی و رسول ناکریجیا  
گیا رحمنور نے پوچھا تو انہوں نے جواب دیا، کہ ہمیں میوٹ  
برنبوٹ اور میوٹ بالرسالت کیا گیا، آپ کی بنوت اور حضرت  
علیؑ کی ولایت پر ہمی مطلب ہے۔ و اسئلہ من ارسلنا...  
کا۔

### تیسرا روایت

علامہ حافظ البنیع احمد بن عبد اللہ المتنوی نسخہ حضور کی یہ حدیث نقل  
کرتے ہیں۔

”قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَسَلَّمَ لِلْمَلِيْلَةِ اسْرَى  
بِالْسَّمَاءِ جَمِيعَ اللَّهِ بَيْنِ وَبَيْنِ الْأَنْبِيَاِ شَمَّقَانَ  
سَلَّمَهُمْ يَا مُحَمَّدَ عَلَىٰ مَا ذَا بَعْثَتْهُ عَلَيْهِ؟ قَالَ الْوَالِدُ  
بَعْثَنَا عَلَىٰ شَهَادَةِ أَنَّ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَعَلَى الْأَقْرَارِ بِنَوْتِكَ  
وَعَلَى الْوَلَايَةِ لِعَلَىٰ بْنِ ابْنِ طَالِبٍ۔“ (دلائل النبوة)  
حضور نے فرمایا، کہ شبِ مراجج مجھے آسمانوں کی طرف لے جائیا  
اور خدا نے وہاں انبیاء کو جمع کیا، تو مجھے فرمایا، کہ اے محمد! ان  
انبیاء سے پوچھو کر انہیں کس شرط پر میوٹ بررسالت کیا گیا  
تو تمام انبیاء نے جواب دیا، کہ خدا نے ہمیں میوٹ کیا ہے۔  
شہادتِ توحید، اور نبوٹ اور ولایتِ علیؑ پر۔

النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَسَلَّمَ جَمِيعَ اللَّهِ النَّبِيِّينَ  
فَصَفَّوْا وَرَأَيُ صَفَافِصِّلَيْتَ بِهِمْ فَلَمَّا سَلَّمَتْ اَنَّافَ  
اَتَ مِنْ عَنْدِ رَبِّ فَقَالَ يَا مُحَمَّدَ رَبِّكَ يَقْرَئُكَ السَّلَامُ  
وَيَقُولُ لَكَ سَلَّمَ الرَّسُلُ عَلَىٰ مَا ارْسَلْتَمْ مِنْ قَبْلِكَ  
فَقُلْتَ مَعَاشِرَ الرَّسُلِ عَلَىٰ مَا ذَا بَعْثَكُمْ رَبِّ  
قَبْلِي فَقَالَ الرَّسُلُ عَنْ نَبَوْتِكَ وَوَلَا يَدْعُ عَلَىٰ ابْنِ  
ابِي طَالِبٍ وَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَاسْمُلَ مِنْ ارْسَلْنَا مِنْ  
قَبْلِ رَسْلَنَا) الْآيَة۔ (نیایع المودَّة مطبوعہ بیروت جلد اٹھ)  
اس آیت کی یہی تفہیم درج ذیل کتب میں بھی موجود ہے۔

① المناقب خوارزمی صفحہ ۲۲۱۔

② تاریخ الخمیس جلد اصفہان۔

③ تفسیر الاتقان جلد اصفہان ۱۴۰۰، ۵۱، ۳۶۔

حضور فرماتے ہیں کہ شبِ مراجج جب مجھے آسمانوں کی طرف  
لے جائیا گیا۔ اور میں جہریل کی معیت میں آسمان چھاہم کہ سپیا  
تو وہاں میں نے ایک گھر یا قوت کا بنا ہوا دیکھا اور حضرت جہریل  
نے کہا کہ یہ بیتِ المعمور ہے اور مجھے اس کی طرف نماز پڑھنے  
کا حکم دیا گیا ہے۔ خدا نے انبیاء کو وہاں جمع کیا اور انہوں نے  
میرے پیچھے صفیں بنائیں، توجہ میں نے نماز ختم کر لی۔ تو مجھ  
سے کہا گیا کہ اے محمد! انہیں ارتکب کرتا ہے۔ اور فرماتا

رفع بصرك فنظر فاذا مكتوب على العرش لا اله  
الا الله محمد رسول الله هو نبى الرحيم و على مقيم  
الحجّة» (بيان بعثة المودة ج ۱ ص ۱۰۰ مطبوعہ بیروت)  
جب خدا نے حضرت آدمؑ کو خلق فرمایا اور اس میں روح پھونکی تو آدمؑ  
نے کہا "اکھم لشہد" اس پر خدا نے حضرت آدمؑ کو وحی کی کہ تو نے میری  
حمد کی اور مجھے اپنی عزت دجلال کی قسم اگر مجھے اپنے دین دوں  
کی خلقت مقصود نہ ہوتی تو میں تجھے کبھی پیدا نہ کرتا آدمؑ نے عرض کیا  
کہ اسے میرے مبعود کیا وہ دونوں مجھ سے ہوں گے تو خدا نے فرمایا  
بان، پھر حکم دیا کہ اسے آدمؑ اپنی نگاہ اور پر اٹھاؤ۔ پس آدمؑ نے نکاہ  
اور پر اٹھائی تو عرش پر کھا ہوا دیکھا۔ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ  
اللَّهُ وَهُنَّ بَنِي رَحْمَتِهِ إِنَّمَا عَلَى مَقِيمِ الْحَجَّةِ۔

### باب جنت پر کلمہ

قال رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لِمَا عَرَجَ فِي  
إِلَيْهِ السَّمَاءَ رَأَيْتَ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ مَكْتُوبًا لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى حَبِيبِ اللَّهِ» (المناقب ۲۳)  
حضور فرماتے ہیں کہ جب میں شبِ معراج آسمانوں کی طرف بلند ہوا  
تو میں نے بابِ جنت پر کھا ہوا دیکھا۔  
"لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى حَبِيبِ اللَّهِ"۔

### ہدایت سے مراد ولایت علیؑ

"قوله تعالیٰ" و اذ لغفار لمن تاب و امن و عمل صالحًا  
شَفَّقَ اهتدى؛ قال ثابت البناني اهتدى الى ولایة  
أهل بيته صلی اللہ علیہ وسلم۔

(الصواعق المحرمة مطبوعہ ایران ص ۱۵۰)  
قول باری (آیت) "اذ لغفار ..... " میں بخششے والا ہوں اسے  
جو تو بہ کرے اور ایمان لائے اور عمل صالح کرے اور پھر ہدایت کرتا  
ہوں۔ ثابت البناني کا کہنا ہے۔ اس ہدایت سے مراد ہے  
اہل بیت رسولؐ کی ولایت کی طرف ہدایت کرتا ہوں۔  
یہ ثابت البناني وہی میں کہ جن کی روایت واقع شق صدر کو صحیح سلم منہ  
احمد اور ابن سعد وغیرہ میں لیا گیا ہے۔ (ملا خطہ موسیرہ البنی جلد ۲ ص ۱۵۰)

### عرش پر مکتوب کلمہ

ابن مسعود سے روایت ہے کہ حضور نے فرمایا۔

"لَمَّا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ وَنَفَخَ فِيهِ رُوحَهُ عَطَسَ فَقَالَ  
الْحَمْدُ لِلَّهِ فَنَا وَجِي إِلَيْهِ اتَّلَكَ حَمْدُنَّى وَعَزْفُ وَ  
جَلَالُ لَوْلَا الْعَبْدُ اَنَّ الْاَزَانَ اَرِيدَ اَنْ اَخْلُقَهُمَا مَا  
خَلَقْتَكُمْ قَالَ الْهَى اِيْكُونَا مِنِّي قَالَ نَعَمْ قَالَ يَا آدَمْ

جبریلٰ و قد نشر جناحیہ فاذافی احمدہما  
مکتوب لا الہ الا اللہ محمد النبی و مکتوب علی<sup>۱</sup>  
لا خر لا الہ الا اللہ علی الوصیٰ: (المناقب ص۲۹)  
حضرت علی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت جبریلٰ میرے پاس  
آئے اور انہوں نے اپنے پر پھیلایے۔ تو میں نے دیکھا کہ ایک پر  
پر کھا تھا: لا الہ الا اللہ محمد النبیٰ یعنی کوئی مسیو نہیں  
سوائے اللہ کے اور محمد اس کے بنی ہیں اور دوسرے پر پر کھا تھا  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ عَلَى الْوَصِيٍّ یعنی نہیں کوئی مسیو سوائے اللہ کے  
اور علی وصی رسول ہیں۔

### حضرت صرسائیل فرشتہ کے پوں پر کلمہ

فنظر النبی فاذابین کتفی صرسائیل لا الہ الا  
اللہ محمد رسول اللہ علی ابن ابی طالب مقیم الحجۃ  
فقال النبی (ص) یا صرسائیل من ذمکم کتب  
هذا بین کتفیک فقال من قبلاً ان یخلق  
اللہ الہی باشی عشر نف سنهٰ

(المناقب ص۲۹)

سات آب نے صرسائیل نامی ذرستہ کے شانوں کے دریاں  
دیکھا تو کھا ہوا ہا۔

### اس سلسلہ کی دوسری روایت

عن جابر قال قال رسول اللہ (ص) یا علیٰ واللہ ذی نفسی  
بیدہ ان علی باب الجنۃ مکتوب لا الہ الا اللہ محمد  
رسول اللہ علی ابن ابی طالب ان حور رسول اللہ (ص) قبل  
ان یخلق اللہ المخلوقات والارض بالفی سنۃٰ  
(تذکرۃ انکواس ص۲ یہا یہ مروہہ علیہ مطبوعہ بیروت)  
یہی روایت الحافظ الموقوف بن احمد الحنفی المعروف بخطب خوارزم  
نے اپنی کتاب "المناقب" میں لکھی ہے۔ (المناقب ص۲۹)  
حضرت جابرؓ کے روایت کہ حضورؐ نے فرمایا۔ اے علیٰ! قسم اس  
ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں ہیری جان ہے کہ باب جنت پر  
ارض و سماہ کی تجھیں کے ایک ہزار سال پہلے سے یہ لکھا ہوا ہے۔  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ محمد رسول اللہ علی ان حور رسول اللہ:  
اور اس روایت کو علام محمد بن طہری نے اپنی کتاب "الریاضۃ النفرۃ"  
کے صفحہ ۱۶۸ پر بھی لکھا ہے۔

### حضرت جبریلٰ کے پوں پر کلمہ

امام اہل سنت اخطب خوارزم لکھتے ہیں۔  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اتنا

جبریلٰ و قد نشر جناحیہ فاذانی احمدہما  
مکتوب لا الہ الا اللہ محمد النبی و مکتوب علی<sup>۱</sup>  
لا خر لا الہ الا اللہ علی الوصیٰ: (المناقب ص۲۹)  
حضرت مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت جبریلٰ میرے پاس  
آئے اور انہوں نے اپنے پر پھیلایے تو میں نے دیکھا کہ ایک پر  
پر کھاتھا: لا الہ الا اللہ محمد النبی "یعنی کوئی معبود نہیں  
سوانے اندر کے اور محمد اس کے بنی ہیں اور دوسرے پر پر کھاتھا  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ عَلَى الْوَصِيٍّ: یعنی نبی کوئی معبود سوائے اندر کے  
اور علی وصی رسول ہیں۔

### حضرت صرسائیل فرشتہ کے پوں پر کلمہ

فنظر النبی فاذابین کسی صرسائیل لا الہ الا  
اللہ محمد رسول اللہ علی ابن ابی طالب مقیم الحجۃ  
فقال: النبی (ص) یا صرسائیل من ذکر کتب  
هذا بین کتیک فقال من قبل ان یخلق  
اللہ الذین باشی عشر نف سنهٗ  
(المناقب ص۲۵)

سالت آب نے صرسائیل نامی ذرستہ کے شانوں کے درمیان  
دیکھا تو کھا ہوا ھا۔

### اس سلسلہ کی دوسری روایت

عن جابر قال قال رسول اللہ (ص) یا علی و ایسی نفسی  
بیدہ ان علی باب الجنۃ مکتوب لا الہ الا اللہ محمد  
رسول اللہ علی ابن ابی طالب اخور رسول اللہ (ص) قبل  
ان یخلق اللہ التسلیم و الارض بالفی سنۃٍ  
(تذکرۃ الخواص ص۲ نیایح المروۃ جلد ۲ ص۱ مطبوعہ بیروت)  
یہی روایت الحافظ الموقت بن احمد الحنفی المعروف باخطب خوارزم  
نے اپنی کتاب "المناقب" میں لکھی ہے۔ (المناقب ص۲۹)  
حضرت جابرؓ سے مروی ہے کہ حضورؓ نے فرمایا۔ اے علی! قسم اس  
ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں ہیری جان ہے کہ باب جنت پر  
ارض دسماں کی تخلیق سے ایک دن ہزار سال پہلے سے یہ لکھا ہوا ہے۔  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ محمد رسول اللہ علی اخور رسول اللہ:  
اور اس روایت کو علامہ محبت الدین طبری نے اپنی کتاب "الریاض النفرۃ"  
کے سفر ۱۶۸ پر بھی لکھا ہے۔

### حضرت جبریلٰ کے پوں پر کلمہ

امام اہل سنت اخطب خوارزم لکھتے ہیں۔  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اتافی

سے آیا۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ وَنِي اللَّهُ  
اور اسے کھا ہے مُوسیٰ بن عمران نے اپنے اہق سے۔

### حضرت نے صحابہ سے بعیت و ولایت علی پر پیلی

#### ولایت علی پر بعیت

عَنْ عَبْدِهِ بْنِ عَامِرِ الْجَهْنِيِّ قَالَ بَايْعَنَارَسُولَ اللَّهِ  
عَلَىٰ قَوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَانَّ  
مُحَمَّدًا نَبِيٌّ وَعَلِيٌّ وَصَيْهُ فَاتِيٌّ مِنَ الْشَّرِّيْثَةِ۔

ترکناہ کفرنا (مودة القریبی ص ۲۷ طبع لاہور)  
عبدہ بن عامر جہنی سے مروی ہے کہ ہم نے اس قول پر حضور سے  
بیت کی کہ اللہ کے سو اکوئی معبود نہیں وہ وحدہ لا شریک ہے  
اور حضور اس کے رسول ہیں اور علی آنحضرت کے وصی ہیں پس ان  
شرکوں میں سے کسی ایک کو اگر ہم ترک کر دیں گے تو کافر ہو جائیں گے

#### زماں رسول میں کلمہ

اس سے اس سوال کا جواب بھی مل جاتا ہے جو عام طور پر کیا جاتا ہے کہ  
اگر کلمہ میں ولایت علی کی شہادت اتنی ہی ضروری ہے تو زماں رسالت میں اس کا  
وہ وجود کیوں نہ تھا؟ اب قارئین خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ اگر زماں پہنچنے والے میں

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ وَنِي اللَّهُ  
مقیم الحجۃ“

اس پر حضور نے فرمایا کہ اسے صریح! یہ عبارت تمہارے شاہزادے  
پر کب سے لکھی ہوئی ہے تو اس نے عرض کیا کہ دنیا کی خلقت سے  
بارہ ہزار سال قبل۔

#### حضرت موسیٰ کا مکتوب کلمہ

”ذکر ابن عاصم من طریق احمد بن محمد بن طاهر الانباری عن الحسن بن علی القمار عن علی بن موسیٰ قال: قال محمد بن حماد اشخاص هشام بن عبد الملك من الحجاز الى الشام فاجرمت بالبلقاء فرمیت جبل اسود عليه بالعبرانیہ باسمك الله حق جاء الحق من رتبك بلسان عربی مبین لا إله إلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ وَلِيُّ اللَّهِ وَكَتَبَ مُوسَىٰ بْنُ عَمَرَ بِيَدِهِ“  
(لسان المباری ج ۵ ص ۲۷ طبع حیدر آباد)

ابن عاصم نے ذکر کیا ہے (اسناد روایت عبارت میں موجود ہیں)  
کہ میں حماد کہتے ہیں کہ ہم نے بلکہ میں ایک پہاڑ دیکھا جس پر عبرانی  
زبان میں لکھا تھا کہ خدا کے نام سے حق زبان عربی اپنے رب کی طرف

”لما حضرت عبد الله بن عباس الوفاة قال الله تعالى  
اتقرب اليك بولانية على بن أبي طالب“  
(الرياض الفضرة ج ۲ ص ۱۱)

حضرت عبد الله بن عباس کی وفات کا وقت قریب آیا تو انہوں  
نے کہا، خدا! مجھے اپنا تقرب دلایت علی کے صدقہ میں عطا فراہم  
کرے۔

### راہب نے اسلام قبول کر کے جو کلمہ ٹرھا

مولانا عبدالرحمن جامی لکھتے ہیں :

جس وقت آپ جنگ صفين ہی می شغول تھے۔ آپ کے ساتھیوں کو پانی  
کی سخت ضرورت ٹھی۔ لوگ دامیں بائیں دوڑ رہے۔ لیکن پانی دستیاب نہ ہوا۔  
حضرت امیر المؤمنین نے اپنی توجہ ایک کنویں سے بھائی تولنی ودق صحراء میں  
ایک کلیسا نظر آیا۔ آپ نے اس کلیسا میں رہنے والے سے پانی کے متعلق پوچھا۔  
اس نے کہا: یہاں دو فرنگ کے فاصلے پر پانی موجود ہے۔ آپ کے ساتھیوں  
نے کہا: اے امیر المؤمنین! ہمیں اجازت دیجئے شاید ہم اپنی قوت ختم ہونے  
سے پہلے پانی تک رہائی حاصل کر لیں۔ حضرت امیر المؤمنین نے فرمایا: اس کی کیا  
حاجت ہے؟ پھر آپ نے اپنے خچر کو مغرب کی طرف مہیز لکھا اور ایک حرف  
اشارہ کر کے فرمایا: یہاں سے زین کھو دو۔ ابھی تھوڑی ہی زین کھو دی گئی تو نیسے  
سے ایک بڑا پتھر نکلا جسے بٹانے کے لیے کوئی مستعار ہی کا رکر نہ ہوا کہ حضرت  
امیر المؤمنین نے فرمایا: یہ پتھر پانی پر واقع ہے۔ ذرا ہمت کر کے اس کا ٹھکیو۔

اس کا وجود نہ ہوتا تو حضور نے صحابہؓ سے بعیت اس پر نہیں ہوتی، بلکہ راوی نے  
تو سیاہ تک کہہ دیا کہ ہم بعیت ہی شہادت تو حید، شہادتِ رسالت اور شہادت  
دلایت علی پر کرتے تھے اور ان میں سے کسی شہادت کے ترک کو کفر جانتے  
تھے معلوم ہوا کہ زمانہ رسالت ماضی تھا، وہی کلر جاری دساری تھا جو اہل تشیع  
کے بال رائج ہے۔

### حضرت مسلم بن عقیلؑ نے جو کلمہ ٹرھا

سنی امام اور فتنہ اعظم قسطنطینیہ شیخ سلیمان الحنفی القندوزی لکھتے ہیں کہ حضرت  
مسلم بن عقیل علیہ السلام نے اپنی شہادت کے وقت یہ کلمہ ٹرھا۔

”اَشْهَدُ اَنَّ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ وَانَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَ  
انَّ عَلِيًّا وَلِيُّ اللَّهِ وَوَصَّى رَسُولُهُ وَخَلَّفَتُهُ فِي امْتَهَانِ  
(ینابیع المودة ج ۲ ص ۱۱)

یہی گوای دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد اللہ کے رسول  
ہیں اور علیؑ خدا کا ولی اور امیر رسول میں رسول اللہ کا ولی اور  
اس کا خلیفہ ہے۔

### حضرت ابن عباس اور دلایت علیؑ

امام اہل سنت شیخ الحجۃ احمد محدث الدین الطبری اپنی کتاب  
تہذیب التہذیب میں زبانی لکھتے ہیں۔

اپنے دین پر کاربند تھے اور اب تم ایمان لے آئے ہو؟  
 اس نے کہا، اے امیر المؤمنین! اس کیسی کی بنیاد اس پھر پڑانے والے  
 کے لئے تھی، مجھ سے پہلے کئی راہب یا مان رہتے رہتے ہیں، کیونکہ ہم نے اپنی کتابوں  
 میں پڑھا ہے اور اپنے علماء سے منابع کے اس جگہ پڑھتے ہے اور اس پر ایک نادیدہ  
 پھر ہے جسے کسی بغیر یا وصی بغیر کے سوا کوئی اکھاڑنے سکے گا۔  
 (شوادر النبوت ص ۲۸)

راہب کا بغیر کسی کے بتائے ہوئے یہ کہہ پڑھنا اس بات کا ثبوت ہے  
 کہ یہ کلمہ اس وقت اس قدر راجح اور جاری و ساری تھا کہ راہب کو اس کے لیے  
 کسی سے رہنمائی لینے کی بھی صورت نہیں پڑی۔

### کلمہ ولایت کی برکت سے نجات

علامہ ابن حسنو یہضوئ کی ایک حدیث کو بایں الفاظ لکھتے ہیں۔  
 قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من قال لا الله  
 الا الله ففتحت له ابواب الشماء ومن تلا ها  
 بمحمر رسول الله تھلل وجه الحق سبحانه  
 واستبشر بذلك ومن تلاها بعلی ولی الله غفرله  
 ذنبه ولو كانت بعد قطر المطر:

(بجم المذاہب ص ۲)

حضرت فرمایا کہ جس نے "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہا، اس کے لیے

اپ کے ساتھیوں نے ہر چند کوشش کی، لیکن اسے اپنی جگہ سے نہ لاسکے۔ اس  
 پر جناب امیر اپنے خچرے سے نیچے تشریف لائے اور اپنی آستین چڑھا کر اپنی اونگیاں  
 اس پھر کے نیچے رکھ کر نذر لگایا، اس پھر کوپان سے ہٹایا تو نیچے سے نیات ٹھنڈا  
 بیٹھا اور صاف پانی مکھ آیا۔ ایسا صاف کہ تمام سفر میں انہوں نے ایسا پانی نہ  
 پیا تھا۔ سب نے پانی پیا اور جتنا چاہا بھر لیا، پھر حضرت امیر المؤمنین نے اس پھر  
 کو اٹھا کر حشر پر کھ دیا اور فرمایا: اس پر خاک ڈال دو۔ حب را پ دیرنے ان  
 احوال کا مشاہدہ کیا تو کیسے نیچے اڑ کر حضرت امیر المؤمنین کے حضور میں آیا اور  
 سامنے کھدا ہو کر پوچھا: کیا آپ پنیہر مُرسل ہیں؟  
 حضرت امیر نے فرمایا: نہیں۔

اس نے پوچھا: کیا آپ کوئی ملک مقرب ہیں۔  
 حضرت امیر نے فرمایا: نہیں۔  
 اس نے پوچھا: پھر آپ کون ہیں؟

حضرت امیر نے فرمایا: میں وصی پنیہر مُرسل جناب محمد بن عبد اللہ خاتم النبیین  
 صلی اللہ علیہ وسلم ہوں۔

راہب کہنے لگا: ہاتھ پڑھائیے تاکہ میں آپ کے ہاتھ پر اسلام قبول کروں۔

حضرت امیر نے اپنا ہاتھ آگے پڑھایا تو راہب نے کہا: اشہد ان لا اللہ  
 الا اللہ و اشہد ان محمد ارسول اللہ و اشہد ان لئے علی وصی رسول  
 اللہ۔

بعد ازاں حضرت امیر نے اس سے پوچھا: اس کی کیا وجہ ہے کہ تم مدت سے

## ولایت علی اور پل صراط

حضرت نے فرمایا۔

”اذَا جَمِعَ اللَّهُ الْاَقْلَيْنَ وَالْاَخْرَيْنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
وَنَصَبَ الصَّرَاطَ عَلَى جَسْرِ جَهَنَّمَ مَا جَازَهَا اَحَدٌ  
حَتَّىٰ كَانَتْ مَعَهُ بَرَاءَةٌ بِعْلَامَةٌ عَلَىٰ ابْنِ اَبِي طَالِبٍ“  
(الرِّيَاضُ النَّفَرَةُ جَلْد٢ صَفَر٢ ۱۴۳)

”خدا جب بروز قیامت تمام اقلین و آخرین کو جمع کرے گا۔ اور پل مطہر کو جہنم پر نصب کرے گا۔ تو اس پر سے کوئی ایک بھی پار نہیں کر سکے گا جب تک اس کے پاس ولایت علی کا پروانہ راہداری نہ ہو گا۔“  
علامہ ابن حجر عسکری نے اسے اپنی کتاب ”الصواعق المحرقة“ کے صفحہ ۲۲۹ پر اور  
علامہ الخطب خوارزمی نے ”المناقب“ کے صفحہ ۳۱ اور ۲۲۹ پر بھی اس روایت کو درج کیا ہے۔

## دوسری روایت

وَرَفَعَوْزَ كَامِسَهُ عَلَيْهِ فَرَمَانٌ

لِمَ بَحْرَ الصَّرَاطِ حَدَّ لِمَنْ كَانَتْ مَعَهُ بَرَاءَةٌ  
بِعْلَامَةٌ عَلَىٰ ابْنِ اَبِي طَالِبٍ

(مسیان الاعمال ۲ صفحہ ۱۷۷ داعیہ مسیہ سر اسی میں سفری اذیقہ عَلَیْهِ فَرَمَانٌ)

آسمان کے دروازے کھول دیتے جاتے ہیں اور جس نے محمد رسول اللہ پڑھا۔ خدا سے بشارت جنت دیتا ہے۔ اور جب علی ولی اللہ کتابتے، تو خدا اس کے تمام گناہ بخشنی دیتا ہے۔ چاہتے وہ گناہ باش کے قطروں کی مانند کثیر ہوں۔

## محشر میں ولایت علی کا سوال ہو گا

”عَنْ ابْنِ سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ اَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَقَفُوا هُمْ اَنْهُنَّ مَسْئُولُونَ عَنْ وَكَلَيْةِ عَلَيْهِ“ (الصواعق المحرقة ص ۲۲ مطبوعہ ملکان)  
ابن سعید الخدری روایت کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ رأیت قرآنی وقفوا هم انہم مسئولون  
انہیں روکوان سے ابھی ایک سوال کرنا باتی ہے ”سے صراحتاً  
علیٰ کا سوال ہے۔

مندرجہ ذیل کتابوں میں بھی اس حدیث کو ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

① میانیع المودة ص ۱۱ جلد اول

② مودة القربي ص ۹۲

③ منضي الامامت ص ۳

④ ریاض النفرہ ج ۲ ص ۱۷۶

الصلَّمِينَ وَالسُّطْرِ الْثَالِثِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ  
اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ" (مُوَذَّةُ الْقَرْبَى ص ۶۵)

لوائے حمد کا ایک سرا مشرق میں ایک مغرب میں اور ایک وسط دنیا  
میں ہوگا۔ اور اس پر تین سطروں لکھی ہوں گی۔

سٹراؤل پر **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**  
سٹرورم پر **الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**  
سٹریم پر **لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ**  
لکھا ہوگا۔

### ابواب جنت پر مکتوب کلمہ

محمد بن ملیل علام رجال الدین محمد بن احمد الحنفی الموصلي مشهور باب حسنیہ  
الموافق شیخ عبد الشدید بن مسعود کی یہ روایت لکھتے ہیں۔

کہ حضور نے فرمایا کہ شبِ معراج بھی جنت کے آنحضرت دروازے دیکھنے  
کا موقعہ مل آئیں نے ہر دروازے پر۔

"**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ**"  
لکھا ہوا دیکھا۔

(بجز المذاقب ص ۱۲۱)



کہ کوئی ایک شخص بھی میں صراحت سے گزرنیں سکے گا، جب تک اس کے  
ہاتھ میں ولایت علیٰ کا پروانہ نہ ہو گا۔

### لوائے حمد پر مکتوب کلمہ

حضور نے فرمایا

"علیٰ بن ابی طالب امامی بیدہ لوائی و ہسنیہ الحمد  
مکتوب علیہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ" (ینابیع المودہ ج ۱ صفحہ ۲۶ مطبوعہ بیروت)

تیامت کے دن علیٰ بن ابی طالب یہ رئے آگے آگے ہوں گے  
اور ان کے ہاتھ میں سیرا علم ہو گا جو لوائے حمد ہے اور اس علم پر یہ  
عبارت لکھی ہوئی ہو گی۔

"**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَلِيِّ اللَّهِ**"

### اس سلسلہ کی دوسری روایت

لوائے حمد کے طول و عرض اور اس پر مرقوم عبارت کو امام اہلسنت علامہ  
سید علی ہمدانی کی کتاب "مودہ القری" سے ملاحظہ کیجئے۔

لَهُ ثَلَاثَ دَوَابِّ دَائِبَّةَ بِالشَّرْقِ وَ دَائِبَّةَ بِالْمَغْرِبِ وَ ثَالِثَةَ فِي وَاسِطَةِ  
الْدُّنْيَا مَكْتُوبٌ عَلَيْهَا ثَلَاثَةَ سَطْرٍ السُّطْرُ الْأَقْلَلُ بِسْمِ  
اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَسَطْرُ الثَّانِي الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ

## شرح :- (وعن عبادہ بن الصامت)

حضرت عبادہ بن الصامت رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا (من شهد ان لا اللہ الا اللہ وحده لا شریک له و ان محمد ابده و رسوله و ان عیسیٰ عبد اللہ و رسوله) جس شخص نے گواہی دی کہ خدا تعالیٰ ایک ہے اور محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے برعکس رسول ہیں اور گواہی دے کے حضرت عیسیٰ خدا کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بندہ ہونے کے اثبات میں نصاریٰ کا رو ہے (وابن امتد) اور اس اسر کی گواہی دے کے حضرت عیسیٰ اللہ کی بندی مریم کے فرزند ہیں، عربی میں مرد کو عبد اللہ اور عورت کو امۃ اللہ کہتے ہیں۔ اور مرد عورتیں سب کے سب اللہ کے غلام اور اس ذات پروردگار کے بندے ہیں ظاہر ہے کہ ان الفاظ میں نصاریٰ کا رود اور اس کی تاکید ہے، علامہ طیبی ر حضرت اللہ علیہ نے فرمایا، اس میں یہود کا رود بھی ہو سکتا ہے۔ ان الفاظ سے اس مراد ہے کہ اس ذات پاک کی جانب اس بہتان و گالی سے برسی اور منزہ ہے جس کی یہود اس کی طرف نسبت کرتے ہیں (و کلمہ القاہا الی مریم) اور عیسیٰ اللہ تعالیٰ کا حکم ہیں جو اس نے مریم کی طرف ڈالا (حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو کلمہ اللہ اس بناء پر کہتے ہیں کہ آپ کی ولادت اس باب عادیہ اور بابا پکی وساطت کے بغیر صرف کلمہ کن سے ہوئی۔ یا اس بناء پر کہ آپ نے گواہی میں صغر سنبی میں کلام کیا۔ لہذا آپ اسم لشکم کے مظہر کا مل ہیں (روح منہ) حضرت عیسیٰ جانب حق تعالیٰ کی طرف سے صادر ہونے والی روح

## برہان قاطع

آخریں ایک حدیث پیش کرنا چاہتا ہوں اور قارئین کرام سے انساف کے نام پر غور و فکر کی استدعا کرتا ہوں۔ اور وہ حدیث یہ ہے۔

وَعَنْ عِبَادَةَ بْنِ الصَّامَاتِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ شَهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ عِيْسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَأَنْ أَمَّتَهُ وَكَلِمَتَهُ الْفَتَاهَاتِيَّ مَرِيَمَ وَرُوحُهُ مِنْهُ وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ حَقٌّ أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ۔ (متفق علیہ)

حضرت عبادہ بن الصامت رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا جس شخص نے گواہی کے اللہ وحدہ لا شریک کے سوا کوئی محبود برحق نہیں اور بے شک محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں اور یہ کہ بے شک حضرت عیسیٰ اس کے بندے اور اس کے رسول اور اللہ کی لونڈی کے بیٹے اور اس کا حکم ہیں، جو اس نے مریم کی طرف ڈالا۔ اور اس کی روح ہیں۔ اور یہ کہ جنت اور دوزخ حق ہیں تو اس سے جنت ہیں داخل کر سکا۔ چاہتے جس عمل پر بھی تھا۔

اُخْبَارِ عِقِيدَتِ اُولَئِكَ اس کے خلاف۔ خدا ہی بہتر ہاتا ہے کہ ما جرا کیا ہے۔  
حدیث زیر بحث کی شرح مندرجہ بالا میں "أَنَّ عَيْنَيِّ عَبْدَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ" کے  
کے اثبات میں کہا گیا ہے۔

"جس نے گواہی دی کہ خدا تعالیٰ ایک بنے اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس  
کے برعکس رسول ہیں اور گواہی دے کہ حضرت عیسیٰ خدا کے بندے اور  
اس کے رسول ہیں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بندہ ہونے کے اثبات  
میں نصائری کا رد ہے" ۱

تو اس کے جواب میں ہم ہمی یہ کہہ سکتے ہیں کلمہ میں ولایت علی کا اقرار اسیلے  
بھی ضروری ہے تاکہ ان لوگوں کی رد ہو جائے جو حضرت علی علیہ السلام کو خدا بخہتے ہیں  
شرح حدیث کے اختتامی الفاظ یہ ہیں۔

"یہ حدیث مذہب اہل سنت و جماعت کی صریح دلیل ہے۔  
اگر کلمہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ  
رَسُولُهُ، وَأَنَّ عَبْدَ اللَّهِ وَرَسُولَهُ" مذہب اہل سنت و جماعت کی صریح دلیل  
ہے تو پھر کلمہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلِلَّهِ بُصْرَهُ" بھی مذہب  
اہل بیت (شیعہ) کی حقانیت کا زندہ ثبوت اور بخاری الفیین کے لیے بہانہ قاطع ہے  
اور اگر کلمہ

"لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عَيْنَيِّ عَبْدَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ" ۲  
جاہز اور حق ہے۔

ہیں۔ آپ کو روح اللہ اس لیے کہتے ہیں کہ آپ نے مردے زندہ کیے۔ مردہ ولد  
کو معنوی اور رُوحانی زندگی عطا کی۔ یا روح اللہ سے یہ مراد ہے کہ آپ ایسی سب  
روح شخصیت ہیں، جسے بے وساطت اصل داداہ اللہ تعالیٰ نے محض اپنی قدرت  
سے وجود عطا کیا (والجنتة والتارحی) اور اس بات کی گواہی دی کہ بیشتر  
اور وزن برجی ہیں (ادخله اللہ الجنة) تو اللہ تعالیٰ ایسے انسان کو ابتدا  
یا بعد عناب جنت میں داخل کرے گا۔ (علیٰ ما مکان علیہ من العمل) وہ  
درنیک یا جس عمل پر بھی ہو۔ یہ حدیث مذہب اہل سنت و جماعت کی صریح  
دلیل ہے۔ (اسنفۃ الْمُهُجَّۃُ بِشَرْحِ سَکُونَۃٍ ۱۷ هـ ۲۸۷۰ م ۱۳۷۰) ۳  
یہ تھی حدیث پیغمبر اور اس کے ترجیح و شرح کا فرضیہ مولانا محمد سعید الحمدی  
خطیب جامع مسجد دامغانی بخش لاہور نے انجام دیا ہے، یہ حدیث کے صحیح ہونے  
کی دلیل ہے۔

متن حدیث میں یہ حقیقت بالکل واضح ہے کہ ہم نے یہ شہادت دی۔  
"لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ" ۴  
تو خدا سے ضرور جنت میں داخل کرے گا۔ چاہے اس کا عمل کیا ہی کیوں نہ ہو  
تجھ طلب امر تو یہ ہے کہ شہادت توحید اور شہادت رسالت محمد مصطفیٰ کے  
بعد "أَنَّ عَيْنَيِّ عَبْدَ اللَّهِ وَرَسُولَهِ" ۵ کا اضافہ تو اہل اسلام کو گوارہ ہے۔ مگر  
امام مجددی علیہ السلام جو بالاتفاق قرب قیامت حضرت عیسیٰ کے امام ہوں گے۔  
ان کے بعد حضرت علیٰ کی ولایت کا اقرار طبائع نازک پرگانہ گزرتا ہے۔ زبان سے

توبہ کلکٹر

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلِيُّ اللَّهِ“ کیوں جائز اور حق نہیں؟ جس کے قرآنی آیات، احادیث مصطفوی اور فرمائیں ائمہ مصوّتین بحثت موجود ہیں، جن کا تذکرہ ہم کرائے میں اور فرقیین کے ملائے کرام، مفسرین عظام، محدثین و شیعیین کے مدلیل تائیدی بیانات بھی ہمارے حق میں پائے جاتے ہیں جن سے ہم نے اپنی اس کتاب کے اوراق منزین کیا ہے۔ فتدبر و لیا اولی الابصار یہ تھے نظریات اہل سنت کے علمائے متقدمین کے دریاپ ولایت علی

علیہ السلام مقصد صرف یہ ہے کہ اپنے سُنی بھائیوں کے سامنے ولایت حضرت علی علیہ السلام کی اہمیت و آفاقتیت کو ان ہی کے مقدمہ علماء کی تحریروں کے حوالہ سے پیش کیا جائے تاکہ انہیں معلوم ہو سکے کہ اس سلسلہ میں ان کے اسلاف کے عقائد و نظریات کیا رہے ہیں؟ اور اگر آج کوئی شورش پسند ملا اس کے خلاف عوام کو انجھاتا اور پر امن فضا کر کر موم کرنے لئے کی سالمیت کو داد پر لگاتا ہے۔ تو عوام کے لیے ان کے ارادوں کو بھانپنا و شوارز ہو۔ علامہ اقبال نے ایسے ہی شورش پسندوں کے لیے کہا تھا۔ عز دین ملائی سبیل اللہ فضاد

ہم نے بہر حال ولایت علی کے سلسلہ میں سارا معاملہ پوری شرح و بیط کے ساتھ قارئین کے سامنے رکھ دیا ہے اور تجھے ان پر چھپوڑ دیا ہے۔

انداز بیان، گرچہ بہت شوخ نہیں ہے!

شاید کہ تیرے دل میں اُتر جائے میری بات

و ماعلینا الا البلاغ۔

